
 

29 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

 QUANDO DURKHEIM ENCONTROU HUSSERL NO MUNDO DA VIDA: UMA 

LEITURA A PARTIR DE EDWARD ASHOD TIRYAKIAN 

 

Alexandre Paz Almeida 

alexpazalmeida@phb.uespi.br  

Universidade Federal da Paraíba  

 

Resumo 

Neste artigo, pretendemos demonstrar a possibilidade de comparação entre o pensamento sociológico 

de Émile Durkheim e a fenomenologia de Edmund Husserl. Durkheim e Husserl são pensadores 

inseridos em epistemologias relativamente divergentes, principalmente quando comparados nas 

tradições empiristas e racionalistas, que usualmente estabeleceram princípios teóricos de onde 

provem o conhecimento, no caso do empirismo, fruto da experiência, e do racionalismo, da lógica 

racional transcendental. Neste sentido, o sociólogo norte americano Edward Ashod Tiryakian (1978, 

1979, 2009) conseguiu compreender semelhanças metodológicas entre o pensamento de Durkheim e 

Husserl, tendo em vista a compreensão das intersubjetividades vivenciadas no mundo da vida 

(Lebenswelt) e dos significados simbólicos construídos sobre as experiências dos indivíduos na vida 

cotidiana, antes também analisado por Alfred Schutz na sua sociologia fenomenológica. Nossas 

considerações, desse modo, busca apresentar reflexões desenvolvidas por Tiryakian a respeito dessa 

comparação improvável entre Durkheim e Husserl.            

 

Palavras-chave: Émile Durkheim, Edmund Husserl, Edward Tiryakian, Alfred Schutz. Lebenswelt. 

 

 

 

 

 

 

When Durkheim met Hurssel in the world of life: a reading from Edward Ashod Tiryakian 

 

Abstract 
 

This article, we intend to demonstrate the possibility of comparing the sociological thought of Émile 

Durkheim and the phenomenology of Edmund Husserl. Durkheim and Husserl are thinkers within 

relatively divergent epistemologies, when compared in empiricist and rationalist traditions, which 

usually established theoretical principles from which knowledge comes, in the case of empiricism, 

result of experience, and rationalism, from transcendental rational logic. In this sense, the North 

American sociologist Edward Ashod Tiryakian (1978, 1979, 2009) managed to understand 

methodological similarities between the thoughts of Durkheim and Husserl, with a view to 

understanding the intersubjectivities of the world of life (Lebenswelt) and the symbolic meanings 

constructed on the experiences of individuals in everyday life, previously also analyzed by Alfred 

Schutz in his phenomenological sociology. Our considerations seek to present reflections developed 

by Tiryakian regarding the unlikely comparison between Durkheim and Husserl. 

 

Keywords: Émile Durkheim, Edmund Husserl, Edward Tiryakian, Alfred Schutz, Lebenswelt. 

 

mailto:alexpazalmeida@phb.uespi.br


 

30 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

 

 

 

 

 

1 Introdução   

Pretendemos, neste artigo, fazer algumas observações metodológicas a respeito da relação 

epistêmica entre Émile Durkheim e Edmund Husserl, a partir das reflexões pioneiras do sociólogo 

norte americano Edward Ashod Tiryakian. Tiryakian nasceu em 1929, foi professor de sociologia em 

várias universidades dos Estados Unidos, se aposentou em 2004 pela Universidade da Carolina do 

Sul. 

É interessante tentar aqui demonstrar esta relação pouco explorada entre o pensamento 

sociológico de Durkheim e a fenomenologia de Husserl, principalmente sabendo que ambos, 

aparentemente, estavam de lados opostos no universo epistemológico. Se tradicionalmente Durkheim 

é lido enquanto um pensador positivista que olhava a funcionalidade normativa da sociedade acima 

do indivíduo e a sociologia como uma ciência que promoveria a resolução das patologias sociais, 

Husserl viu na consciência individual os processos reflexivos que elucida e determina a natureza 

fenomenológica das coisas. 

Em A ideia da fenomenologia, Husserl descreve sobre seu novo método que proporciona 

analisar os significados das coisas tal como são disponíveis a consciência. Esta coisa não é algo 

exterior ao indivíduo, mas faz parte do cogitos, ou seja, da própria significação do ato racional do 

pensar e sua capacidade intencional inerente a consciência, para Husserl [6, p23] “[…] o aprender e 

o ter intuitivos e diretos da cogitatios são já um conhecer”. Este conhecer que Tiryakian busca 

aproximar Durkheim da fenomenologia, considerando seus os fatos sociais segundo as experiências 

intersubjetivas de cada indivíduo e porventura suas interpretações no mundo da vida.    

O mundo da vida  (Lebenswelt) se torna fundamental para se refletir os approach teóricos que 

Tiryakian consegue enxergar entre Husserl e Durkheim, bem como elemento essencial das 

representações coletivas e individuais que possibilita um olhar metodológico de apreciação das 

estruturas da vida cotidiana, assim como os indivíduos pensam e agem nestas estruturas repletas de 

significados. Desse modo, ressaltamos que nossa intenção é trazer algumas considerações 

metodológicas, tendo em vista apontar a viabilidade teórica desenvolvida por esses pensadores em 

um campo de apreciação empírica.   



 

31 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

Pensadores como Alfred Sthutz, por exemplo, que será brevemente discutido neste texto, foi 

um dos pioneiros a conseguir demonstrar uma aplicabilidade da fenomenologia de Hurssel na 

interpretação da vida cotidiana e suas estruturas simbólicas. A visão de Schutz, semelhante com a de 

Tiryakian, tenta agregar a fenomenologia e a sociologia na utilização epistemológica de obervação 

social, sobretudo nos processos de interações entre o eu-outro, mediadas por intersubjetividades1.                    

 

2 Entre Durkheim e Hurssel: ou a consciência exterior do mundo da vida   

 

Agnes Heller [5], compreendeu que a experiência da vida se faz por “imposições” legadas ao 

indivíduo na temporalidade histórica do cotidiano. Falamos de imposição enquanto aceitamos certas 

condições rotineiras que podem ou não ser compulsória e espontaneamente. Trata-se, de alguma 

forma, de estruturas subjetivas e objetivas cujo conteúdo simbólico e imaginário, alinhados com a 

percepção da realidade sobre os processos de dominação, repressão, contenção e poder que nos 

permite pensar e interpretar o real da vida cotidiana a que estamos acostumados e conformados [5]. 

Esta interpretação tende a corroborar com ramos distintos do conhecimento científico e 

filosófico, ao mesmo tempo, assume relevância com os significados atribuídos à compreensão 

linguística, fenomenológica e hermenêutica, principalmente com pensadores que propõe consistência 

ao debate sobre como age a consciência do sujeito e como este conduz suas ações e atos espontâneos 

em um fluxo contínuo da história [4].   

Este tipo de reflexão faz parte de um olhar metodológico alicerçado em dois tipos ideais2, de 

fundamentos epistemológicos que mantêm vínculo com a chamada virada linguística e 

fenomenológica, principalmente aquelas escolas que encontraram nos nomes de Ludwig Wittgenstein 

e Edmund Husserl, seus principais expoentes. 

Tais análises compreendem que a consciência do sujeito se abastece de modelos reflexivos, 

porém limitados a imperativos adquiridos, seja em um campo do aprendizado linguístico, seja por via 

de fenômenos produzidos intencionalmente ao ato espontâneo de pensar, disposto na estrutura 

reflexiva do indivíduo, mas que se mantém aos significados disponíveis no mundo interacional da 

vida ordinária.   

Esta reflexividade, conforme Tiryakian [13], define o esquema metodológico da 

fenomenologia husserliana, ao se perceber que a intencionalidade consiste na ideia de que a 

                                                 
1 Schutz e Tiryakian demonstraram que o pensamento de Husserl também compreende além das intersubjetividades, 

os processos linguísticos interdependentes entre o sujeito e a sua relação com o mundo da vida.       
2 Aqui usamos tipo ideal segundo a concepção de Max Weber (WEBER, 2000), enquanto instrumento de análise 

metodológica para uma aproximação lógica de interpretação dos fenômenos sociais.   



 

32 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

consciência do sujeito é sobre algum elemento que se encontra exterior. Daí que Tiryakian refletiu 

sobre algo pouco percebido na intencionalidade fenomenológica, que seria compreender os 

fenômenos sociais, sobretudo as intenções pelas quais os indivíduos direcionam as atenções aos 

significados de objetos e dos seus relacionamentos sociais. 

Os significados, na fenomenologia husserliana, por mais que esteja focado na consciência 

individual e na experiência construída na subjetividade do mundo da vida, carrega também as 

intersubjetividades que torna as experiências compartilhadas socialmente. Essas experiências fazem 

parte dos atos que a intuição fenomenológica corresponde a ação da consciência em perceber o objeto 

e o mundo exterior, ou seja, a consciência reflete sobre aquilo que se encontra fora dela e através dela 

torna a coisa em si e parte do eu.             

Pensado segundo a redução fenomenológica de Husserl (1975), a consciência adquirida, 

estabelecida numa relação recíproca entre o sujeito e o objeto, viabiliza a expansão criativa do 

indivíduo em atos espontâneos, porém intencionais, de reflexão e pensamento. Isto quer dizer que o 

sujeito reflexivo, na fenomenologia husserliana, estar, consequentemente, em direção a um exercício 

contínuo de autoimagem e retorno a si. Logo, a consciência, para Husserl [6], possui o poder de 

reflexividade onde o sujeito se firma e recria a sua condição existencial. Há, na redução 

fenomenológica de Husserl [6], como aponta Alfred Schutz  [10] [12], principalmente no que este 

pensador interpreta a partir de um “cenário cognitivo do mundo da vida”, as bases fenomenológicas 

ao entendimento da estrutura da vida social, especificamente da cotidiana. 

Não obstante, para Husserl [6] [7], muito mais na aparência óbvia de uma máxima como: “todo 

ato de pensar e todo pensamento é sempre a consciência de alguma coisa”, Husserl analisa que o 

conhecimento se produz segundo as experiências partilhadas pelo sujeito no fluxo contínuo que a 

vida produz. É uma tentativa de perceber o que é ou como se funda o conhecimento do sujeito segundo 

suas interpretações conscientes na experiência cognoscível do mundo da vida e compreender seus 

significados. Schutz [6], nos mostra que este mundo da vida também funda uma vida cotidiano onde 

a biográfica do indivíduo faz parte de experiências subjetivas e objetivas reciprocamente. 

Subjetividade e objetividade que Husserl [6] [7] entende a partir da redução fenomenológica, 

colocando em evidência as experiências subjetivas intencionadas na consciência individual, em 

consonância ao mundo exterior disponível a cada um, mas que mantém uma estrutura simbólica, 

imaginário e/ou objetificada na reciprocidade entre o eu e o outro, entre a consciência e o objeto. 

Deduzimos que a fenomenologia husserliana tem a intenção de mostrar os processos criativos do 

conhecimento adquirido conscientemente pelo indivíduo, na relação contínua ao mundo da vida com 

o eu-nós, precisamente experiências compartilhadas e apreendidas na vida ordinária [16] :  



 

33 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

 

Toda a vivência intelectiva e toda a vivência em geral, ao ser levada a cabo, pode 

fazer-se objeto de um puro ver e captar e, neste ver, é um dado absoluto. Está dada 

como um ente, como um isto-aqui (Dies-da), de cuja existência não tem sentido 

duvidar [7 p. 55-56]. 
 

É simultaneamente neste puro ver e captar, no isto-aqui e isso-acolá, que Husserl [7] , analisa 

os processos intencionais da razão real-objetiva (noesis: ato de perceber) e do simbólico-subjetivo 

(noema: o objeto ou a coisa que se representa) conservados nas experiências intersubjetivas dos 

sujeitos. 

Neste sentido, a história, a memória, os vínculos de afinidades, assim como as redes de 

solidariedade e sociabilidade, se dispõe ao ator social segundo motivações e predileções de uma 

consciência interdependente ao outro, assim como condiz com a experiência e a visão do mundo 

agregado aos atos do pensamento intersubjetivo, a serviço no e para o sujeito em relação de 

reciprocidade entre o noesis e noema. Noesis e noema, é entendido aqui, na perspectiva de Tiryakian 

[13] [15], como parte da fenomenologia hursserliana que explora as dimensões transcendentais da 

vida social e os processos ontológicos que funda o mundo interacional aos atos intencionais da 

consciência individual (noeses) sobre aquilo que é observado exterior ao indivíduo (noema).     

Tiryakian entende que a fenomenologia agregaria um valor epistemológico as ciências sociais, 

ampliando uma visão mais holística que pudesse integrar tanto as estruturas da sociedade, quanto os 

significados que os indivíduos atribuem as experiências cognoscíveis dentro dela. Estes significados 

compõem a síntese teórica de Tiryakian entre o estrutural-funcionalismo de Drukheim e a 

fenomenologia de Hursserl, aplicadas as experiências subjetivas e objetivas entre a díade indivíduo e 

sociedade. Em resumo, trata-se de um esforço metodológico em que a sociologia de Durkheim e a 

fenomenologia de Hursserl se funda para aprofundar os estudos dos sistemas funcionais da sociedade, 

assim como os processos subjetivos inerentes aos indivíduos.       

A relação entre estrutura social e agência individual também faz parte da tradição das 

epistemologias que direta ou indiretamente descendem do pensamento positivista-funcionalista, 

sobretudo da sociologia de Durkheim e sua concepção de exterioridade funcional dos fenômenos 

sociais conforme os substratos da consciência coletiva-individual, ou seja, compreende a definição 

durkheimiana de fato social [1]. 

É sobre o olhar do fato social durkheimiano que Tiryakian [13 [14] [15], aponta as 

convergências entre Durkheim e Husserl, quando percebe uma espontaneidade atribuída aos atos 

intersubjetivos da consciência coletiva. Desse modo, os atos representativos da consciência que 



 

34 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

faculta a experiência do sujeito ao objeto, em Edmund Husserl, segundo Tiryakian, são análogas à 

interpretação das representações da consciência coletivas vista por Durkheim. 

Cabe aqui ressaltar que por mais que Durkheim tenha direcionado seu projeto sociológico para 

mostrar formas de manutenção de determinadas disposições consensuais, principalmente no que diz 

respeito a valores, regras e afinidades morais entre sociedade e indivíduo [1] [2], as 

intersubjetividades são visíveis nos processos funcionais das solidariedades orgânicas e mecânicas, 

como demonstra Tiryakian [15] em obras seminais como Da divisão do trabalho social e As formas 

elementares da vida religiosa de Durkheim.    

 

[…] has a fundamental continuity with the development of Durkheim’s thoughts; in 

fact, in some respects, it is the culmination of themes he had broached in his earliest 

essays. In particular, Durkheim had in 1886 outlined the profound interrelationship 

and interdependence of religion, morality, and social organization, and these themes 

are the contextual background of his ‘middle period’. The background comes to the 

fore in The Elementary Forms, which should be properly seen as much more than a 

study of the social structures of religion: it is an investigation into the essential 

structures of social consciousness [15 p. 27]3. 

 

São representações do eu-outro conscientemente compartilhadas, figurando uma noção 

intersubjetiva e interpessoal do eu-nós em um social específico. Consequentemente, Durkheim [2], 

observou que as representações coletivas são concebidas de maneira a gerar um sistema funcional 

relativamente coeso e normativo, em virtude das pressões que a coercitividade das leis e as regras 

morais podem ou não se cristalizar em um determinado grupo, ou sociedade.   

Todavia, como lembra Tiryakian [13], existe uma proximidade entre o pensamento de 

Durkheim e Husserl, principalmente ao se entende que as representações coletivas, assim como a 

intencionalidade da consciência, são compostas por símbolos exteriores ao sujeito. Tais símbolos 

produzem emoções e possíveis formas de solidariedade que podem ser encontradas tanto nas 

representações coletivas durkheimiana, ou nas sensações exteriores que fazem parte da noção 

husserliana de hylé, isto é, dos processos subjetivos que compõe a percepção.     

 

[…] há bases intrigantes de convergência entre Durkheim e Edmund Husserl, o 

fundador da moderna Filosofia Fenomenológica, nascido um ano depois de 

Durkheim; ambos buscaram um fundamento transcendental para o conhecimento e 

a razão, e ambos buscaram uma consciência transcendental que não se voltasse para 

“o outro mundo”. Drurkheim buscou essa transcendência na conscience collective “a 

                                                 
3 […] existe uma continuidade fundamental com o desenvolvimento do pensamento de Durkheim, na verdade, em alguns 

aspectos, é o culminar de temas que ele estudou nos seus primeiros ensaios. Em particular, Durkheim delineou em 1886 

a profunda interrelação e interdependência da religião, da moralidade e da organização social, estes temas são o pano de 

fundo contextual do seu “período intermediário”. O pano de fundo se encontra em As Formas Elementares, que deveria 

ser visto como muito mais do que um estudo das estruturas sociais da religião: é uma investigação sobre as estruturas 

essenciais da consciência social ( Tiryakian, 1978, p. 27). Tradução livre nossa. 



 

35 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

mais alta forma da vida psíquica”, já que é a consciência da consciência. Husserl 

encontro-a, inicialmente, no ego transcendental; em seus últimos anos, porém, 

parecia gravitar cada vez mais para posição durkheimiana [13 p. 284] grifos do autor.   

 

Ainda segundo Tiryakian [13] [15], o conceito de Lebenswelt, interpretado como “mundo da 

vida”, na fenomenologia de Husserl, permanece análoga com a noção de conscience collective de 

Durkheim, pois ambos buscam estabelecer princípios apriorísticos ao entendimento de uma 

consciência transcendental, resultado, sobretudo, da influência kantiana em seus fundamentos 

metodológicos para apreensão da realidade, neste caso, transcendental. 

Há um diálogo entre a fenomenologia husserliana e a sociologia durkheimiana, mesmo sob 

aparente divergências metodológicas, tensionadas nas ciências sociais desses pensadores, como 

mostra Tiryakian [13], quando reduzidas apenas a tradições filosóficas específicas, caso de Durkheim, 

associado ao positivismo e Husserl a fenomenologia. 

Para Tiryakian [13], tanto Durkheim como Husserl asseguraram um projeto de estabelecer um 

método de apreciação da realidade segundo as essências dos fenômenos exteriores a própria 

consciência coletiva e individual, resultado da influência dos imperativos categóricos kantianos sobre 

estes dois pensadores.  Tiryakian [13 p. 283] percebe que as representações sociais criadas pela 

consciência coletiva em Durkheim, semelhantes às noemata de Husserl, são estruturas a priori 

construídas em determinado mundo social disponível ao indivíduo, assim como as estruturas do 

pensamento seriam a priori porque sua natureza faz parte de uma coletividade e transcende a vontade 

individual.   

Desse modo, a tratar os fenômenos sociais como fato social, exterior a vontade individual e 

firmados perante julgamentos coercitivos, Durkheim analisa que as representações sociais são 

realidades fenomênicas, em um sentido próximo ao utilizado por Husserl [13], Tiryakian percebe, no 

tocante ao mundo da vida e às representações coletivas, assim como na própria noção aparentemente 

abstrata dos fenômenos sociais observados enquanto “coisa”, uma estrutura análoga de pensamento 

metodológico que intenciona interpretar a realidade social mediante as experiências sensíveis dos 

sujeitos coletivos e individuais, sejam estas reduzidas eideticamente, como fez Husserl, ou tratadas 

como coisas, como compreendeu Durkheim ao elaborar o fato social, nas palavras de Tiryakian [13p. 

42]: 

When Durkheim said the sociological attitude must treat these phenomena as 

‘things,’ he clearly meant not that social phenomena are to be treated as if they were 

in the same domain as physical ‘entities’ but that they must be approached free from 

the prejudices of the natural attitude which makes naive assumptions as to how social 

phenomena are constituted. Hence his injunction ‘all preconceptions must be 

eradicated’ is of the same methodological import as Husserl’s dictum, ‘to the things 



 

36 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

themselves;’ in both, there is an emphasis on the bracketing of the natural attitude if 

we are to go behind appearances to the ground of reality4. 
 

Analisar os fenômenos sociais além das “entidades físicas”, no pensamento sociológico de 

Durkheim, como mostra Tiryakian, parece ampliar a teoria durkheimiana a um campo de 

compreensão maior do que seus vínculos epistemológicos ligados a objetividade positivista, bem 

como demonstra sua perspectiva de um olhar das subjetividades inerentes aos fenômenos sociais, 

tratados como “coisa”. 

Está coisa, exterior aos sujeito, do qual fala Durkheim, proporciona sair da visão simplória do 

domínio da atitude natural e suas concepções preestabelecidas, do mesmo modo que Husserl pensava 

que às coisas em si devam ser percebidas na sua própria condição fenomênica do mundo exterior, ou 

seja, está disponível a interpretação e significado presente à consciência do sujeito.  Parece que neste 

caso, tanto para Durkeim como para Husserl, o sentido do ser (indivíduo) ou do fenômeno (social) 

são indissociáveis.       

A partir das ideias de Tiryakian, buscamos descrever esta aproximação pouco provável entre o 

pensamento da fenomenologia husserliana e a sociologia durkheimiana, assim como seu caráter 

inovador em demonstrar semelhanças metodológicas entre estes dois pensadores, principalmente 

quando se intenciona compreender a realidade social em suas estruturas fenomênicas e a viabilidade 

dos significados das intersubjetividades no mundo da vida (Lebenswelt).   

Tiryakian [13 p. 293] também descreve a sensível percepção de Durkheim em entender que 

este mundo da vida agrega experiências de: “sentimentos e afetividades repletos de símbolos 

compartilhados em estados de afetividades coletivas, como, por exemplo, credos religiosos, orações, 

etc”. Compreendemos que, no projeto sociológico durkheimiano há uma intenção de analisar a 

dinâmica social da vida cotidiana sob um olhar sociológico que, como percebeu Tiryakian [13] [14], 

valorizou os fenômenos sociais das emoções e subjetividades que tendem a manter o exercício da 

solidariedade e dos vínculos sociais em pleno funcionamento, como, por exemplo, os rituais 

religiosos demonstrados em As formas elementares da vida religiosa. 

                                                 
4 Quando Durkheim disse que a atitude sociológica deve tratar os fenômenos como “coisas”, ele não estava dizendo que 

os fenômenos sociais são percebidos no domínio das “entidades” físicas, mas estudados livres dos preconceitos da atitude 

natural, que cria suposições ingênuas sobre como os fenômenos sociais são constituídos. Portanto, sua afirmação de que: 

“todos os preconceitos devem ser erradicados”, é da mesma importância metodológica que o ditado de Husserl: “para as 

coisas em si”. Em ambos, existe a ênfase na colocação entre parênteses da atitude natural, isto se quisermos ir além das 

aparências que funda a realidade (TIRYAKIAN, 1978, p. 42).  Tradução livre nossa. 
 

 



 

37 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

Já na fenomenologia husserliana, a noção de Lebenswelt provém também das representações 

sociais integrados na dinâmica do cotidiano. Schutz [12] [10], como um importante teórico do 

pensamento de Husserl e um dos grandes expoentes do uso da fenomenologia nas ciências sociais, 

percebeu que Husserl chamou de: “sedimentação do significado” [12 p. 74], os processos de 

experiências conscientes do sujeito, intencionalmente adquiridos ao longo de sua trajetória de vida. 

Tal trajetória faz parte do “estoque de conhecimento” [12, p.74] adquiridos na vida diária e que, 

cotidianamente, reconduz o sujeito a acessar atos espontâneos armazenados na memória, 

fundamentais para manutenção do conhecimento de si e dos demais sujeitos sociais. 

Não obstante, se Alfred Schutz enxergou na fenomenologia husserliana as bases para uma 

interpretação sociológica da vida cotidiana, já não tinha a mesma “simpatia” em relação a Durkheim, 

mesmo reconhecendo a importância deste em suas teses sobre a cultura e as religiões ditas 

“primitivas” [11] [8]. 

É compreensível as críticas de Schutz a Durkheim, talvez mais crítico as tradições ou 

abordagens metodológicas que se absteve de estudos mais consistentes da “natureza” abstrata e 

subjetiva intrínseca a realidade social [12] [10]. Todavia, nos trabalhos de Tiryakian [13] [14], como 

havíamos comentado antes, existe um desconhecimento sobre o olhar fenomenológico a obra de 

Durkheim e sua preocupação com a subjetividade das relações sociais que, possivelmente, pensadores 

como Schutz não teria percebido.    

Segundo a tradição fenomenológica a que Alfred Schutz estava vinculado e sem negar toda a 

influência husserliana em ao seu pensamento, podemos entender o esforço teórico e metodológico 

deste pensador para ampliar a fenomenologia as ciências sociais e o seu reconhecimento pioneiro 

neste projeto intelectual. 

Como enfatizou Luckmann [8], seu discípulo mais proeminente, Schutz buscou, em diálogo 

constante com a filosofia, com a fenomenologia de Husserl e a sociologia interpretativa de Weber, 

desenvolver ou aplicar o método fenomenológico a uma “análise descritiva da formação do mundo 

da vida cotidiana e da experiência humana” [8. p. 8]. Acrescentamos aqui a influência de Henri 

Bergson ao pensamento de Schutz, pois foi mediante uma leitura bergsoniana, dos processos 

ininterruptos do tempo vivido na durée de vie, que Schutz [10 p.83] enxerga, como exercício de 

pesquisa: “uma vivência decorrida, desvaída, acabada, em suma, passada”. Passada porque na durée, 

o sujeito que experimenta a sua biografia, rememora, retrospectivamente, o seu passado no presente 

condicionado pelo cotidiano [10].    

Se preferimos tentar compreender, até o momento, a sociologia durkheimiana a 

fenomenologia hursserliana, foi na intenção de relativizar o debate sobre a interpretação do mundo 



 

38 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

da vida, no qual se percebe, na estrutura do fato social, bem como na intencionalidade consciente das 

experiências individuais, reflexões complementares sobre os significados da vida ordinária e 

apreensões intersubjetivas dos sentidos do homem comum. 

Vale aqui, por fim, descrever uma citação de Durkheim extraída de As Formas Elementares 

da Vida Religiosa [13p. 45-46] para demonstrar seu pensamento metodológico na possibilidade de 

aplicação epistêmica a interpretação da realidade fenomênica, neste caso específico, no modo como 

a vida religiosa e sua intersubjetividade simbólica se processa na consciência individual.   

[…] Compreende-se desde então como a razão tem o poder de ultrapassar o alcance 

dos conhecimentos empíricos. Ela não o deve a uma virtude misteriosa qualquer, 

mas simplesmente ao fato de que, segundo uma formula conhecida, o homem é 

duplo. Há nele dois seres: um ser individual que tem a sua base no organismo e cujo 

círculo de ação encontra-se, por isso mesmo, estreitamente limitada, e um ser social 

que representa em nós a mais alta realidade, na ordem intelectual e moral, que 

possamos conhecer pela observação, ou seja, a sociedade. Essa dualidade da nossa 

natureza tem como consequência, na ordem  prática, a irredutibilidade do ideal moral 

ao móbil utilitário, e, na ordem do pensamento, a irredutibilidade da razão à 

experiência individual.   
  

O achado aqui se está além das formulações epistemológicas clássicas contrárias a confluência 

entre o empirismo e racionalismo, mostrando, como enfatiza Tiryakian, na sua leitura sobre As 

Formas Elementares, um amadurecimento de Durkheim em entender a importância da religião como 

um fenômeno social suscetível as interpretações teóricas desprendidas de seu julgamento intelectual, 

mas enquanto valores essenciais ao desenvolvimento da solidariedade, sua importância para o 

estreitamento dos vínculos afetivos e do fortalecimento moral dos grupos humanos que tem no mundo 

da vida, o seu modo de existir socialmente e ser coletivamente individual.    

 

3 Considerações finais 

Tentamos demonstrar que o conceito de mundo da vida (Lebenswelt), desenvolvido por 

Husserl e posteriormente expandido por pensadores como Alfred Schutz, refere-se as experiências 

dos sujeitos ao universo do cotidiano e seus significados. Tiryakian encontrou no mundo da vida uma 

ponte entre o reino subjetivo da experiência pessoal e as estruturas objetivas que Durkheim analisou, 

visando o desvelamento das essenciais da consciência coletiva. 

A ponte entre Durkheim e Husserl, descrita por Tiryakian, tende a demonstrar uma teoria da 

vida social que pudesse reconciliar o estruturalismo positivista de Durkheim, com a experiência 

subjetiva da Lebenswelt na fenomenologia husserliana. Este olhar também se mostra crítico porque a 

sociologia e a filosofia em meados do século XX estavam divididas entre correntes epistemológicas 

focados na estrutura social e objetividade do mundo social, (por exemplo, Durkheim) e aquelas mais 



 

39 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

compreensíveis aos significados subjetivos da experiência individual (vista no olhar de 

fenomenólogos como Husserl e seus discípulos, caso de  Alfred Schutz). 

Mais uma vez reforçamos que a síntese de Tiryakian, foi demonstrar elementos 

epistemológicos que possam estabelecer o diálogo entre a objetividade e subjetividade como 

exercício  metodológico de análise compreensiva das formas sociais, em consonância com as ações 

dos indivíduos e suas produções de significados. 

Neste sentido, por mais que exista certa “distância” metodológica entre tradições 

fenomenológica, positivista ou estruturalista, podemos apontar a possibilidade da interpretação da 

realidade social a partir das experiências intersubjetivas, construídas pelos atores sociais nos 

sedimentos dos significados, como enfatiza Schutz [10] [12], inerente a um universo que se processa, 

aparentemente, imperceptível ao sentido objetivo da consciência individual e que pode ter despertado 

o interesse de Tiryakian compreender em Durkheim, não só o sociólogo da consciência coletiva 

subordinada ao “reino social”, mas conectado a ações e crenças de cada indivíduo as suas experiências 

projetadas na significação da  Lebenswelt, antes também apreciada por Husserl e fundamental para 

os pilares da sua fenomenologia.   

 

Referências 

1. DURKHEIM, Emile. Sociologia e Filosofia. São Paulo: Ícone, 1994.    

 

2. DURKHEIM, Emile. Da divisão do trabalho social. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

3. DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totêmico na Austrália 

São Paulo, Martins Fontes, 1989. 

4. GADAMER. Hans-Georg. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Petrópolis: Vozes, 1997.   

 

5. HELLER, Agnes. O cotidiano e a história. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2008. 

 

6. HUSSERL, Edmund. Investigações Lógicas. São Paulo, Abril Cultural. 1975. 

 

7. HUSSERL, Edmund. A ideia da fenomenologia. Lisboa/Rio de Janeiro: Edições 70, 2000. 
 

8. LUCKMANN, Thomas. Prologo. In, Las estructuras del mundo de la vida. Buenos Aires: 

Amorrortu Editores, 2001.    
  

9. SCHUTZ, Alfred. Sobre múltiplas realidades. In, Revista Brasileira de Sociologia da Emoção - 

RBSE. V. 18, N° 52, Abril de 2019. http://www.cchla.ufpb.br/rbse/   
 

http://www.cchla.ufpb.br/rbse/


 

40 

 

      REVISTA DE EPISTEMOLOGÍA Y CIENCIAS HUMANAS. EDICIÓN NÚMERO 

18. DICIEMBRE 2025. 
 

10. SCHUTZ, Alfred. A construção significativa do mundo social: Uma introdução à sociologia 

compreensiva. Rio de Janeiro: Vozes, 2018. 
 

11. SCHUTZ, Alfred e LUCKMANN, Thomas.  Las estructuras del mundo de la vida. Buenos 

Aires: Amorrortu Editores, 2001. 

 

12. SCHUTZ, Alfred. Fenomenologia e relações sociais. Rio de Janeiro: Zahar Editores. 1979.   
 

13. TIRYAKIAN, Edward. “Emile Durkheim”. In, Bottomore, Tom e Nisbet, Robert. História da 

análise sociológica. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979 

 

14. TIRYAKIAN, Edward. For Durkheim: essays in historical and cultural sociology. Surrey/United 

Kingdom: Ashgate Publishing, 2009. 

 

15. Tiryakian, Edward. “Durkheim and Husserl: A comparison of the spirit of positivism and the spirit 

of phenomenol” (ogy). In J. Bien (Ed.), Phenomenology and the social sciences. A dialogue. 

Martinus Nijhoff, (pp.20-43), 1978, 

 

16. WAGNER, Helmut R. Introdução: a abordagem fenomenológica da sociologia. In, 

Fenomenologia e relações sociais. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979.   

 

17. WEBER, Max. Metodologia das ciências sociais. São Paulo: Editora Cortez, 2000.     

 

 

 

 

  


