Revista de Epistemologia
y Ciencias Humanas

REVISTA DE EPISTEMOLOGIAY CIENCIAS HUMANAS. EDICION NUMERO 18. ANO
2025.



indice
1. La Autonomia Cientifica bajo la Optica de Cuatro Fildsofos de la Ciencia. Ricardo
Antonio Yarez Félix. Paginas 3-16

2. Epistemologia feminista latinoamericana en ciencia tecnologia y sociedad:
Aproximaciones tedricas desde la Epistemologia del Sur. Cintia Beatriz Pérez

Lanza; Adianez Fernandez BermUdez. Paginas 17- 30

3. Quando Durkheim encontrou Husserl no mundo da vida: uma leitura a partir de

Edward Ashod Tiryakian. Alexandre Paz Almeida. Paginas 31 - 42

4. Gestion comunitaria e intercesion estatal: una mirada critica. Ricardo J. Chaparro-

Tovar. Paginas 43- 54

5. Geografia del paisaje: una aproximacion epistemologica. Jaime Barcelona;

Nicolas Guillén. Paginas 55 - 60



La Autonomia Cientifica bajo la Optica de Cuatro Filésofos de la
Ciencia
Ricardo Antonio Yafez Félix
Departamento de Humanidades, Universidad Auténoma de Ciudad Juarez
Departamento Editorial, Universidad Tecnoldgica de Ciudad Juérez
Ciudad Juéarez, México
ryanez11@yahoo.com.mx

Abstract

The paper we present reviews the points of view developed by four of the most renowned
philosophers of science of the 20th century (Karl Popper, Thomas Kuhn, Imre Lakatos and Paul
Feyerabend) about scientific autonomy. With this we intend to put for the reader's consideration
some of the sources that laid the critical foundations for the development of contemporary
reflections and discussions, such as: the social use of knowledge, the governance of science, the
democratization of scientific research, among others; that are carried out from different areas or
disciplines that study the production, socialization and communication of knowledge.

Keywords: scientific autonomy, scientific progress, paradigm, democratization, financing.

Resumen

El escrito que presentamos revisa los puntos de vista que desarrollaron cuatro de los mas
reconocidos filésofos de la ciencia del siglo XX (Karl Popper, Thomas Kuhn, Imre Lakatos y Paul
Feyerabend), acerca de la autonomia cientifica. Con ello pretendemos poner a consideracién del
lector algunas de las fuentes que sentaron las bases criticas para el desarrollo de reflexiones y
discusiones contemporaneas, tales como: el uso social del conocimiento, la gobernanza de la
ciencia, la democratizacion de la investigacion cientifica, entre otras; que se realizan desde distintas
areas o disciplinas que estudian la produccion, socializacion y comunicacion del conocimiento.

Palabras claves: autonomia cientifica, progreso cientifico, paradigma, democratizacion,
financiamiento.

1. INTRODUCCION

El breve articulo que presentamos pretende materializar el rastreo de algunas discusiones suscitadas
en la filosofia de la ciencia respecto a la autonomia en la investigacion cientifica. Para lograr
nuestro propdsito recurrimos a cuatro notables pensadores que se han ocupado del tema, de manera
directa o indirecta, en el desarrollo del siglo XX. Lo que pretendemos es evidenciar que es posible
inferir una aproximacion al concepto de “autonomia relativa” en la ciencia a partir de reflexiones,
discusiones y teorizaciones que vienen marcando el pulso de la relacion que establece el campo
cientifico con las esferas politica, econdmica, cultural y social.


mailto:ryanez11@yahoo.com.mx

Nuestro punto de partida y, por lo tanto, lo que queremos discutir es que cualquier disciplina
cientifica carece de autonomia absoluta en sus ejercicios de investigacion. En efecto, rescatamos la
postura que arranca considerando que a toda practica cientifica le corresponde, de forma inherente,
una dimension politica y social. Junto con Alan Chalmers [1], existen una serie de autores
contemporaneos [2], que sostienen que la ciencia no es totalmente autbnoma, puesto que convive
con influjos sociales y politicos. Es de destacar que en el estudio de Chalmers [3] sobre la
elaboracion de la ciencia se plantea que la decision que toman los investigadores que pertenecen a
una disciplina cientifica para cambiar de teoria, una vez agotado un corpus anterior por ser
insuficiente para resolver problemas, se justifica en la medida de que el nuevo frente argumentativo
posibilite la aparicion de nuevas lineas de desarrollo cientifico, tomando en cuenta los recursos
tedricos y experimentales disponibles. No esta por demas notar que estas lineas de investigacion
desarrolladas por los expertos en sus practicas cientificas dependen de una serie de contingencias,
tales como: la disponibilidad del equipamiento necesario para trabajar, contar con materiales
bésicos, asi como con bibliografia y asistencia técnica; todo lo cual, requiere de fuentes de
financiamiento.

Con base en lo anterior, para Chalmers [4], la satisfaccion de las condiciones necesarias para la
labor investigativa depende de los recursos que el Estado —a través de politicas de impulso al
avance cientifico y tecnoldgico—, y la industria privada —por medio de la subvencion de proyectos
de interés—, otorguen a la investigacion cientifica. Razon por la cual, tanto précticas, enfoques y
productos cientificos conllevan un amplio dominio de intereses distintos a la propia produccion del
conocimiento, es por ello que nuestro autor afirma que la actividad cientifica implica una relacion
ineludible con cuestiones politicas y sociales de mayor amplitud (por ejemplo, el financiamiento
que recibe el area de fisica en los Estados Unidos demuestra una notable suma de intereses militares
del Departamento de Defensa Militar en el desarrollo de los sofisticados sistemas de armamento).

2. LA AUTONOMIA CIENTI'FICA DESDE LA OPTICA DE LA FILOSOFIA
DE LA CIENCIA CONTEMPORANEA

2.1. El enfoque de Karl Popper

Es indudable que Popper tiene un lugar preponderante en la historia contemporéanea de la filosofia
de la ciencia [5], gracias a sus reflexiones acerca de la teoria cientifica [6], la deduccién légica [7],
el progreso de la ciencia [8], el método falsacionista [9], entre otras. Sin embargo, nos parece que
los temas mencionados han trascendido mucho més que sus aportes sobre la autonomia cientifica.
Es por ello, que en los parrafos siguientes nos aproximaremos a algunas de las observaciones que
dicho teorico realizé sobre el tema.

Para Nicholas Maxwell [10], Popper se esforz6 por edificar un programa iluminista en la historia de
la ciencia que no sélo se preocupara por restituir, frente al “Positivismo Logico”, las condiciones
internas de posibilidad de la ciencia, sino que ademas promoviera una racionalidad democratica a
través de respetar y divulgar la pluralidad de ideas, valores y formas de vida en la sociedad (sobre
todo en las comunidades de investigacion). De tal suerte, que uno de los argumentos centrales de
Popper, de acuerdo con Maxwell, es que la racionalidad cientifica debe considerarse en términos
sociales e institucionales dentro de una sociedad abierta.

Uno de los problemas centrales que comenta Maxwell a favor de Popper, es que en el entramado del
“avance cientifico” ese supuesto desarrollo no abona a lograr el progreso social, muestra inequivoca
de ello son las guerras destructivas, los armamentos quimicos y bioldgicos, asi como la destruccion
de habitats naturales que han sido posibles por el supuesto éxito de la ciencia y tecnologia moderna.
De acuerdo con lo anterior, el “progreso” cientifico tendria que redirigir sus esfuerzos a través de la

4



adquisicion de una sabiduria global que transforme la sociedad racional en algo deseable y
alcanzable, no en algo aborrecible como hasta hoy se plantea [11].

Dicho lo anterior, nos interesa rescatar de la produccion escrita de Popper dos de las formas en que
este autor penso la autonomia de la ciencia. En primer lugar, este fildésofo critico se ocupé del tema
en su ensayo Epistemologia sin Sujeto Cognoscente [12], en el cual realiza una leccion acerca de las
tres categorias de mundos en epistemologia. En el primer mundo se encuentra el universo de los
objetos fisicos, es decir, las cosas en cuanto tales, la segunda categoria se refiere a los estados de
conciencia o mentales de los sujetos investigadores —que es donde se albergan las disposiciones
comportamentales para la accion— vy, para finalizar, se detalla el espacio de los conocimientos
cientificos y las obras de arte, en dicho mundo se establecen los contenidos cambiantes del
pensamiento objetivo que son producto de la accion humana (por ejemplo, son parte de dicho
universo las teorias verdaderas y las teorias falsas).

Popper argumenta que los ocupantes del tercer mundo, como son: los sistemas tedricos, los
problemas de investigacion, los argumentos criticos, los contenidos de revistas, libros y bibliotecas;
no pueden considerarse, tan solo, expresiones de estados subjetivos 0 medios de comunicacion de
estados psicoldgicos de quienes producen estos dispositivos, ya que su existencia es independiente
de sus creadores, es decir, existe una autonomia en los productos que son propios de la ciencia
respecto a sus productores [13]. El ejemplo que desarrolla para dotar de credibilidad a su idea es el
siguiente: si hipotéticamente se destruyeran las maquinas y herramientas junto con el conocimiento
subjetivo que poseemos de ellas, a la par de que sobrevivan las bibliotecas y la capacidad humana
para el aprendizaje escrito, con cierto esfuerzo y en determinado tiempo se pondria en marcha el
mundo de la tecnologia.

En este sentido, el filosofo austriaco destaca que el conocimiento no se reduce a creencias
subjetivas, sino que se constituye como un mundo independiente que autbnomamente genera
nuevos problemas, asi como novedosas formas de actuar, y que aparte de ello tiene mayor
influencia sobre los seres humanos que los individuos sobre él [14]. No obstante, Popper reconoce
que en el proceso de construccién y difusion del conocimiento existen problemas préacticos, tales
como la censura que ejercen comités editoriales con relacion a las publicaciones cientificas o la
interferencia del Estado en las decisiones que deben tomar las universidades publicas en torno a la
investigacion, lo que impide la total autonomia en la ciencia [15]. Con lo cual, nuestro autor
anuncia que la relacion Estado/ciencia se encuentra desde el propio origen de las ciencias modernas.
En el caso especifico de las Ciencias Sociales en Latinoamérica, teniendo en cuenta las variantes
regionales, los andlisis sobre su relacion institucional con el Estado, los mercados de
financiamiento, asi como la lucha por el poder en la relacién que establecen los investigadores entre
si tomaron fuerza a partir de la década de los sesenta del siglo XX [16].

En La Sociedad Abierta y sus Enemigos [17], el fildsofo estudiado vuelve sobre la discusion acerca
de la autonomia de la ciencia. El trasfondo que sirve de marco para esta reflexion es la posicion
popperiana sobre la imposibilidad de que la ciencia alcance plena objetividad. Ciertamente, para
Popper la “objetividad cientifica” no se fundamenta en la imparcialidad del cientifico solitario, tal
como postulaba la sociologia del conocimiento contemporanea al autor, sino que reside en un plano
diferente que involucra el “aspecto social del método cientifico” [18], categoria con lo cual Popper
caracterizo el aspecto intersubjetivo de la ciencia, esto es, la cooperacion que se da entre una
sociedad de investigadores (comunidad de investigacién) para alcanzar el acuerdo.

A este respecto, nuestro pensador critico acentua que existen instituciones sociales que se encargan
de sancionar la objetividad e imparcialidad cientifica (laboratorios, publicaciones cientificas,
congresos), y que tienen como objetivo central posibilitar el control publico de la investigacion. El
riesgo que visualiza Popper con estos mecanismos de dominio en la ciencia es que el poder politico
tiende a restringir la libertad de critica, con lo cual altera el funcionamiento de esas instituciones

5



que, dicho sea de paso, de ellas depende todo progreso cientifico, tecnologico y politico [19]. Este
planteamiento de Popper nos invita a cuestionar si la perspectiva del desarrollo de la ciencia en un
pais como Meéxico estd en menoscabo por no representar los intereses que el Estado tiene puestos en
la tecno/ciencia, ante esta duda razonable nos permitimos preguntar (En qué medida las
instituciones estatales encargadas de financiar la investigacion pablica, funcionan como entes que
reprimen el desarrollo de la reflexion critica en las disciplinas vinculadas con el conocimiento
cientifico?

El ejemplo que propone Popper para hablar del caracter publico de la ciencia es el siguiente: aunque
Robinson Crusoe hubiera construido en la isla donde sobrevivio laboratorios fisicos y quimicos, asi
como observatorios astrondmicos para desarrollar trabajos de observacion y experimentacion
aplicando el método cientifico (obteniendo los mismos resultados que los hombres de ciencia). Alun
con todo ello, a este personaje no se le reconoceria su trabajo como cientifico, ya que le faltaria el
elemento social del método, es decir, la verificacion de sus resultados por parte de las autoridades
encargadas de normar, sancionar y corregir los logros de la investigacion cientifica [20]. De tal
suerte, que, si la objetividad cientifica no es producto de la imparcialidad del hombre de ciencia, de
igual manera la autonomia absoluta de la ciencia es imposible debido al caracter institucional, social
y/o publico de la investigacion cientifica. De conformidad con las lineas precedentes, la autonomia
relativa de las disciplinas cientificas es una realidad consumada dado la estructura organizativa de la
investigacion.

En esta primera aproximacion al tema de la autonomia cientifica advertimos, junto a Popper, que, si
bien, los resultados de la practica cientifica alcanzan independencia respecto de sus productores
(aqui podriamos aplicar por analogia la idea de Teoria Literaria que postula la independencia del
texto con relacion al autor que lo produce), estos no escapan a una serie de determinaciones
contextuales que estan presentes en todo el proceso de produccion del conocimiento, tales como las
directrices de publicacion que disefian los comités editoriales o los temas que son importantes
abordar en la investigacion universitaria por recibir prioridad para recibir financiamiento del
Estado. Esto da cuenta de la existencia de un control publico en la investigacion cientifica que
demuestra la incapacidad que tienen las disciplinas cientificas por ser enteramente autbnomas.

2.2. La autonomia en la teoria de la revolucion cientifica de Thomas Kuhn

El filésofo de la ciencia norteamericano Thomas Kuhn tiene un peso mayusculo en la historia
intelectual del siglo XX gracias a su teoria de la revolucion cientifica. Uno de los puntos clave que
Kuhn introdujo en filosofia de la ciencia, y que sigue siendo ampliamente discutido, es que el
cambio cientifico no obedece a cuestiones estrictamente racionales, sino que existen intereses
psiquicos y socioldgicos que influyen en la toma de decisiones que hace la comunidad cientifica
[21]. Desde la perspectiva de este pensador, el progreso cientifico no es constante ni acumulativo,
por el contrario, la ciencia procede por largos periodos de tranquilidad que de vez en vez se ven
afectados por revoluciones intelectualmente violentas [22]. En el contexto de las revueltas
cientificas, Kuhn defiende que los cientificos no llevan a cabo su labor de investigacion de manera
autonoma e independiente (de acuerdo a su voluntad individual), sino que los investigadores
aceptan un paradigma que rige la manera en que se eligen, tratan y resuelven los problemas de
investigacion [23]. En este marco de analisis, los cientificos amplian los alcances del paradigma
admitido en la medida que resuelven problemas [24].
Las consideraciones kuhnianas sobre la autonomia de las comunidades cientificas debemos
tomarlas en cuenta sobre la base de la perspectiva conservadora y determinista de la historia [25],
que introduce este pensador en filosofia de la ciencia, vale recordar en este momento que antes de
que aparecieran los planteamientos de Kuhn (déecada de los sesenta del siglo XX), la evaluacién de
las teorias cientificas se realizaba aplicando las leyes de la l6gica inductiva o deductiva tanto al
6



corpus teorico, asi como a la evidencia disponible presentada, en ambos casos el soporte de la teoria
era su comprobacién empirica [26]. Kuhn se aleja tanto del inductivismo promovido por el
positivismo logico, como de la racionalidad deductiva popperiana al sostener que la evaluacion de
una teoria se enmarca dentro de una tradicion capaz de resolver problemas. Es el paradigma, en su
doble vertiente de matriz disciplinar y de compromisos ejemplares, acogido por la comunidad quien
establece la necesaria relacion con el contexto a la hora de evaluar una teoria como cientifica y de
establecer la agenda para las investigaciones posteriores.

La autonomia interna de los grupos de investigacion es posible, segin el pensamiento de Kuhn, en
virtud de que los periodos de ciencia normal son dirigidos por el paradigma, y es éste quien, a final
de cuentas, determina los estdndares, las soluciones y los problemas que valen la pena abordar
cientificamente, es decir, el paradigma también funciona como una especie de regulador en la lucha
de poder que se da al interior de los grupos de investigacién, este argumento, dicho sea de paso,
sera motivo de critica en el pensamiento de Pierre Bourdieu [27]. Asi, el paradigma no deja que las
influencias externas a la investigacion influyan en los cambios cientificos, en este sentido se plantea
una autonomia interna del universo cientifico [28]. Todo pareciera indicar que Kuhn promueve un
enfoque netamente internalista de la ciencia cuando posiciona al paradigma desde los argumentos
de los ejemplares, sin embargo, introduce dos excepciones [29] que vinculan la investigacion
cientifica con planos externos a la produccién de conocimientos.

En primer lugar, admite que los mayores determinantes de los enigmas que deben resolver los
investigadores se hallan en los valores [30] y en las necesidades sociales del &mbito cultural donde
la comunidad despliega sus actividades, de forma similar atribuye a causas externas —como son:
las condiciones econdmicas de la sociedad donde se enmarca el trabajo cientifico, al igual que los
recursos que entidades estatales destinan a la investigacion cientifica— la celeridad del desarrollo
cientifico. A pesar de que estas dos excepciones parecieran ubicar una relacion determinante entre
factores externos del campo cientifico y las actividades propias de investigacion que realizan los
grupos de investigacion, Kuhn rechaza que las condiciones contextuales expuestas repercuten en los
resultados de una investigacion cientifica.

Debemos tener en cuenta que Kuhn finca su analisis pensando en disciplinas exactas, es decir, en
aquellas que alcanzan mayor nivel de prediccion por la naturaleza de sus objetos de estudio, desde
esta Optica es que la lectura de este pensador postula su discurso sobre la autonomia interna de la
ciencia. Sin embargo, las Ciencias Sociales, aunque carecen de alta prediccion, no por ello son
menos complejas ni relevantes en cuanto al desarrollo de conocimiento Gtil para la sociedad (dentro
de las problematicas de investigacion del area social el objeto estd implicado, no existe la distancia
entre el sujeto y la materia de anélisis como en el caso de las investigaciones que toma en cuenta
Kuhn). Esto no quiere decir que los aportes kuhnianos no tengan vigencia para el campo de los
estudios sociales.

En EI Camino desde la Estructura [31], podemos constatar la afirmacion de Kuhn acerca de que el
trabajo cientifico no puede desmarcarse de cuestiones relativas a la politica y al poder. En efecto, el
autor en cuestion se pregunta si el objetivo de la investigacion cientifica no es otro que la
adecuacion del pensamiento a la realidad externa, de lo cual deriva que, efectivamente, los
profesionales de la investigacion se forman para ser premiados por resolver problemas, ya sean
estos teoricos, 10gicos o instrumentales, que se encuentran entre el mundo de los fenGmenos y las
creencias sociales que se tienen acerca de él. Para ello, la comunidad cientifica se conduce por
criterios consensuados y necesariamente permanentes (como la exactitud, la precision, el alcance, la
simplicidad, la consistencia, entre otros). No obstante, el ejercicio de resolucién de rompecabezas
(anomalias) cientificos implica que constantemente los profesionales de las disciplinas se vean
involucrados en cuestiones de politica y poder dentro de las practicas internas del grupo cientifico
[32].Creemos que Kuhn reconoce una dindmica interna de naturaleza socio/politica al interior de las

7



comunidades de investigacion, las cuales, segun lo planteado, no quedan exentas de la lucha por la
preeminencia del reconocimiento de unos investigadores sobre otros. Sin embargo, el paradigma
sigue teniendo preeminencia como arbitro para inclinar la balanza a favor de quienes deben llevar la
batuta en la organizacion interna de la ciencia.

Por lo expuesto lineas arriba podemos concluir que en la linea del pensamiento kuhniano el asunto
de la autonomia cientifica es visto desde un angulo interno al desarrollo de la propia investigacion,
creemos que por ello este pensador admite que el paradigma adoptado por la comunidad cientifica
—que rige la voluntad de los investigadores— funciona como una especie de coraza frente a los
intereses politicos y econdmicos que tratan de imponer su agenda, permitiendo asi una suerte de
autonomia moderada que estd sujeta, de manera excepcional, a la lucha de poder intrinseca al
campo de la ciencia y a los recursos publicos que recibe como medios de financiacion.

2.3. La autonomia de la razon: Imre Lakatos y los Programas de Investigacion

Las propuestas del falsacionismo popperiano y de las revoluciones cientificas de Kuhn fueron
sometidas a un examen exhaustivo realizado por el fildsofo hingaro Imre Lakatos. La base de la
critica de Lakatos, que incluye acuerdos y desacuerdos, sobre las reflexiones de filosofia de la
ciencia que le precedieron (sobre todo las de su maestro Popper y las del rival norteamericano
Kuhn), se concreta en la propuesta metodologica que bautiz6 como Programas de Investigacion
Cientifica —PIC— [33]. Lakatos trazd un camino intermedio entre el racionalismo cientifico
popperiano y las herramientas socio psicoldgicas que introdujera Kuhn para definir la actividad
cientifica [34], al elaborar un esquema l6gico/metodoldgico que explica como se compone, organiza
y progresa la investigacion cientifica.
El proyecto lakatosiano rompe con la tradicién cientifica que postulaba como unidad bésica de
evaluacion en la investigacion una teoria aislada, por el contrario, el nuevo planteamiento considera
que es todo un programa, en el que se generan una serie de teorias, quien debe ser sujeto de examen.
Las teorias que se producen dentro de un programa de investigacion que comparten algunos
principios fundamentales —n0cleo duro, cinturdn protector, heuristicas positiva y negativa— [35],
como son los supuestos y algunas hipotesis auxiliares. Por consiguiente, cuando una de las teorias
del programa queda refutada, los investigadores adscritos al programa no culpan a las suposiciones
centrales del PIC (el nucleo duro es irrefutable por decisién metodoldgica), mas bien el error se
encuentra en alguna hipdtesis auxiliar que debe modificarse de acuerdo a los principios heuristicos
del nucleo fuerte. El progreso tedrico del programa se determina cuando es capaz de resolver una
anomalia que un programa anterior no tuvo la capacidad de enfrentar, a la vez que realiza nuevas
predicciones que paulatinamente se van confirmando [36].
Es de notar que el progreso tedrico y empirico de un programa no depende de la irrefutabilidad de
las teorias que lo componen sino de su aptitud para predecir hechos nuevos [37]. En contra del
planteamiento de Kuhn sobre la afirmacion de que la ciencia regularmente estd dominada por la
hegemonia de un solo paradigma, Lakatos concluye que la historia de la ciencia se caracteriza por la
competencia entre programas de investigacion, donde programas degenerativos son reemplazados
por programas progresivos [38].
Una primera aproximacion que realiza Lakatos acerca de la idea de autonomia en el contexto de los
PIC, la encontramos en su nocion de “heuristica positiva”. En principio, la autonomia a la que nos
referimos es inherente al proceso de la logica de investigacion cientifica, por ello, no tiene que ver
con la influencia que desempefia la sociedad, la cultura o el Estado en la produccion de
conocimientos. A partir de las criticas interconectadas que lleva a cabo Alan Musgrave [39] sobre la
metodologia de los PIC, podemos recuperar que en la nocién de heuristica [40] positiva se
encuentra la fuerza para anticipar refutaciones empiricas y para dar instrucciones, por adelantado,
para manejar las anomalias. Por lo anterior y conforme a Musgrave, dicha heuristica se encuentra
8



sobreestimada, hasta tal punto que la ciencia tedrica adquiere autonomia sobre el veredicto del
experimento.

En palabras de Lakatos “la metodologia de los programas de investigacion cientifica explica la
autonomia relativa de la ciencia tedrica...la seleccion racional de problemas que realizan los
cientificos que trabajan en programas de investigacion importantes estd determinada por la
heuristica positiva del programa y no por las anomalias” [41], si el programa es impulsado
heuristicamente se puede comprender cierta autonomia de la teoria sobre la evidencia, esto es
posible porque Lakatos concibe que la teoria queda sujeta a una dinamica historica que va
revelando temporalmente su capacidad de verdad, por lo cual un experimento que contradiga algin
supuesto a nivel argumentativo no es suficiente para desechar el marco tedrico del programa (la
anomalia puede convertirse en una corroboracion), mas aun cuando existen ejemplos histéricos que
demuestran la existencia de programas exitosos a pesar de las inmensa anomalias que enfrentaron
—Lakatos pone los ejemplos de Prout y Bohr—. En este mismo sentido, debemos tener en cuenta
que el autor en concreto entendia, teniendo como ejemplo a Galileo, que en ciertas ocasiones la
teoria cientifica se posicionaba sobre el soporte de experimentos pensados a futuro, y no sobre
hechos observables del presente.

Otra vertiente desde la cual el tedrico que nos ocupa aborda el problema de la autonomia en la
ciencia es en la relacion historica que la investigacion cientifica establece con el Estado en el
entramado de la sociedad moderna. De acuerdo con Brendan Larvor [42], el pensador Imre Lakatos
pertenece a una tradicion de escritores donde la epistemologia se vincula con la politica
democratica, motivo por el cual el racionalismo lakatosiano se muestra a favor de la inteligencia de
los procesos historicos. Dicha racionalidad se opone al relativismo kuhniano que, en términos
simples, propone que no existe un sentido objetivo en el reemplazo o cambio de teorias, es decir,
Kuhn, a la hora de explicar el cambio de paradigma, desplaza los méritos ldgicos de la teoria hacia
eventos socioldgicos que se explican por la prevalencia de las condiciones sociales y politicas del
momento, esto junto a las necesidades psicoldgicas y econdmicas de los investigadores y de sus
patrocinadores, por lo cual resulta una mera coincidencia si la teoria aceptada por la comunidad
cientifica resulta ser la mejor disponible [43].

Ante el planteamiento de Kuhn, Lakatos insiste que el reemplazo de marcos teéricos en los circulos
de investigacion es porque la nueva teoria elegida demuestra una superioridad légica respecto de su
antecesora. Asi pues, el racionalismo de Lakatos parte de la conviccion profunda de que la ciencia
se guia por la razon. También cabe reconocer que, al interior de la propuesta demarcacionista de
Lakatos (entre ciencia y psudociencia), se establece una distincion, neuralgica para el tema que
venimos rastreando, entre las nociones knowledge that y knowledge how [44]. En el terreno del
knowledge that se encierra el conocimiento proposicional (articula enunciados verdaderos como,
por ejemplo, “el sol es una estrella”), en general es lo que busca la ciencia a partir de objetivos
realistas como puede ser la comprension de los principios que rigen el objeto de una disciplina
cientifica. Los productos de dicho conocimiento pueden evaluarse y compararse sobre la base de
criterios universales, visto de forma independiente y, en consonancia con Lakatos, este
conocimiento tiene la posibilidad de alcanzar independencia total.

Sin embargo, Lakatos sefiala que este modelo de conocimiento es oscurecido por el knowledge how,
puesto que las proposiciones verdaderas suelen ser usurpadas por el objetivo pragmatico de la
accion cientifica. El “conocimiento como” se compone de técnicas y habilidades que los cientificos
despliegan en los laboratorios. En el espacio del knowledge how se delinea la parte pragmatica del
conocimiento, por medio de la cual el investigador moldea su actividad cientifica, en este &mbito no
existen relaciones logicas que expliquen la coherencia del conocimiento. De esta distincion Lakatos
concluye que si llega a imponerse el conocimiento pragmatico sobre el conocimiento proposicional
se puede pensar que el objetivo de la ciencia es servir al Estado, al partido politico o, incluso, a la

9



ideologia revolucionaria [45]. Desde esta linea de reflexion, la manipulacion externa en la ciencia
solo se presenta en sus préacticas cientificas, nunca en sus razonamientos —en el uso y aplicacion de
las racionalidades disciplinares—. La salida que ofrece Lakatos para que esto no suceda es la
Ilamada democratizacion de los productos cientificos, esto quiere decir que un jurado laico sea
quien determine (utilizando el arbitrio de la razén de manera neutral) los limites del empleo y
destino de la innovacion cientifica y tecnoldgica.

En sintesis, el punto de vista de Lakatos sobre la autonomia cientifica parte del nivel de la l6gica de
la investigacion donde deja claro que, a diferencia del empirismo moderno, la reflexion tedrica no
tiene por qué subordinarse al dictamen de la evidencia experimental, de la misma manera que los
principios tedricos de la ciencia no pueden ser reducidos a procesos précticos de
instrumentalizacion. Con lo cual, en la actual relacién historica entre la ciencia y el Estado es
recurrente que intereses extra-cientificos se hagan presentes a partir de que la operacionalizacion de
la practica investigativa se impone sobre la racionalidad argumentativa. Es por esto que el filésofo
hingaro esboza una propuesta para democratizar los productos de la investigacién cientifica a partir
de la configuracion de jurados laicos que dictaminen sobre los usos de la innovacion tecnolégica.
Sin embargo, en esta sugerencia del autor no encontramos una problematizacion acerca de las
posibilidades y consecuencias que trae consigo dejar al arbitrio de los ciudadanos el rumbo de los
avances cientificos.

2.4. El anargquismo cientifico de Paul Feyerabend. La ilusidn de la autonomia cientifica

El proyecto racionalista de la ciencia en el siglo XX, que creia firmemente en un conjunto de reglas
identificables como base del método cientifico [46], encontraria en la figura de Paul Feyerabend
una profunda critica. El cariz critico de Feyerabend sugiere que los criterios estéticos, los caprichos
personales y los factores sociales [47] tienen una influencia mucho mas poderosa en historia de la
ciencia de lo que indica y acepta la historiografia racionalista o empirista. En su afamado texto
Tratado Contra el Método [48], este filosofo presenta su controvertida teoria anarquista del
conocimiento 0, como también se conoce, “anarquismo epistemoldgico”. La obra referida
argumenta que no hay reglas metodologicas Utiles y excepcionales que dirijan el crecimiento del
conocimiento. De acuerdo con Feyerabend, una lectura atenta de la compleja historia de la ciencia
[49] puede mostrar que la unica regla valida que no ha inhibido el progreso de la investigacion
cientifica es el “todo sirve” [50]. Desde esta comprension epistemoldgica anarquista, todo intento
de imponer a la ciencia una serie de metodologias empiricas o logicas es, a su vez, depositar
condiciones restrictivas a las teorias, lo que de suyo atenta contra el progreso cientifico.
La revolucién anarquista de Feyerabend integra toda una critica sobre el enfoque y la funcion social
que la ciencia desempefia en el contexto de las sociedades racionalistas [51], para este importante
pensador austriaco los logros de la investigacion moderna no se han producido por la fidelidad que
le guarda el cientifico al método racional, sino por la libertad tedrico/metodolégica que practica
(bajo el signo de la pluralidad) al momento de resolver los enigmas que le plantea su objeto de
analisis. Motivo por el cual, los investigadores no deben ser sumisos a la comunidad cientifica, mas
bien deben ser oportunistas con la situacion concreta que cada investigacion posibilita. EI objetivo
del anarquismo epistemoldgico feyerabendiano no es cortar de raiz e ignorar las reglas cientificas,
por el contrario, trata de limitarlas, dado que no existen criterios metodoldgicos universales que
estén por encima del juicio critico, aparte de que todos estos criterios pueden juzgarse, enriquecerse
y ser reemplazados por otros [52]. En concordancia con lo anterior, lo que impulsa el progreso de la
ciencia es la pluralidad metodoldgica y teodrica, producto de la imaginacion creadora de los
investigadores que aplican en sus campos disciplinares la contra-regla [53] metodoldgica.
Ante el poder que pregonaba la ciencia en la segunda mitad del siglo XX, donde la actividad
cientifica se consideraba a si misma autonoma de todas las otras formas de conocimiento y de otros
10



poderes facticos (como el politico o econdémico), hasta tal punto que la investigacion cientifica
apelaba a una pureza incorruptible que no debia poner en juego su estabilidad y continuidad al
convivir con medios que no tendian a la posesion de la verdad [54], Feyerabend proclama que la
ciencia y su desarrollo no es soberano [55]. Nuestro autor empieza por criticar la autonomia de la
ciencia, este posicionamiento incluye el propio aspecto central de la investigacion, una vez que
sefiala la actitud acritica que muestran los cientificos cuando aceptan supuestos “validos”
—tomados de la tradicion— para trabajar sus problemas de investigacion sin ponerlos en tela de
juicio y que aplican indiscriminadamente, considerando que toda investigacion que no aplique
dichos supuestos carece de cientificidad. Esto demuestra que el trabajo interno en la investigacion
disciplinar muestra una relacion de dependencia con la tradicion teérica que deciden acoger los
expertos que participan en ella.

En este contexto de andlisis sobre la autonomia cientifica, el tedrico vienés considera que la ciencia,
en los bordes de la sociedad moderna, es parte de la estructura basica del Estado, de tal suerte que
ambos tienen una relacion ineludible. En consecuencia, con la institucionalizacion del progreso
tecnolégico y cientifico cabe preguntarse, dice Feyerabend [56], si en una democracia los
ciudadanos no deben cuestionar las consecuencias sociales del supuesto progreso cientifico, las
cuales regularmente se aceptan en el imaginario colectivo como benéficas para la humanidad. Esta
falta de cuestionamiento de la sociedad hacia las consecuencias que trae consigo Vvivir en un mundo
regido exclusivamente por la razén, la técnica y las practicas cientificas se debe, principalmente, a
la institucionalizacion del poder cientifico que, para Feyerabend, se percibe justo después que se
desvela la imposicion de la ciencia en todos los ambitos de la vida. Para Martinez Velasco [57], esto
demuestra que el orden cientifico/técnico opera como una superestructura ideoldgica que determina
el comportamiento de los individuos.

Ahora bien, esta especie de dominio politico que ejerce la ciencia sobre la colectividad humana
nacio con las sociedades industriales avanzadas al concretarse el vinculo entre la racionalidad
técnico/cientifica y el Estado, lo que trajo consigo que la investigacion técnica tomara la funcion de
control, que hoy conocemos, sobre la naturaleza y la propia humanidad, lo cual desemboc6 en un
ideario donde el poder politico se justifica por el poder de la razon cientifica y técnica. A este
respecto, Feyerabend plantea que, en los modelos de organizacién social, dentro del escenario del
modelo liberal burgués, los intelectuales (liberales) postulan que la razén es quien debe guiar la
estructura democratica de las sociedades. Al aceptar, las sociedades avanzadas industriales, el
predominio de la razon sobre los sistemas politico/sociales cualquier intento de dar cabida a culturas
especiales en las democracias de estilo racional/liberal es casi inaceptable, lo cierto es que en la
actualidad las decisiones cientifico-técnicas no pasan por el arbitrio de la voluntad democrética,
sino que se someten a la pericia técnica de los investigadores [58].

A partir de este angulo historico/contextual, Feyerabend insiste que en el orden racional/cientifico
—que regula la originalidad y creatividad cientifica— el ciudadano debe denunciar que no existe
ningun tipo de justificacion para que la sociedad contemporanea se someta a estructuras de
dominacion afianzadas sobre la base del modelo cientifico-tecnoldgico, puesto que en la Optica
feyerabendiana dicho arquetipo limita la autodeterminacion democratica de los hombres que
termina por agotarse a través de técnicas de manipulacién que operan casi de forma imperceptible.
Esta union necesaria entre Estado y ciencia en la sociedad burguesa liberal justifica la falta de
libertad de los ciudadanos, asi como su capacidad para ganar autonomia y organizar su existencia
con base en los medios tecnologicos disponibles, claro esta que esta ausencia de libertad no se
considera como algo irracional, al contrario, se difunde como una apuesta que se hace en favor del
bien comdn por medio de la potencializacion de la estructura técnica [59].

En el marco de las reflexiones anteriores, el autor en comento considera que para que la ciencia
gane autonomia y legitime su produccion intelectual debe desligarse del Estado [60]. De la misma

11



manera que se dio, en un contexto histérico determinado, la separacion entre la iglesia y el Estado,
Feyerabend argumenta que ya estan dadas las condiciones para que la ciencia también se deslinde
de la administracion gubernamental publica, lo anterior con el propdsito de que la investigacion
cientifica no siga representando un brazo poderoso del aparato estatal y, de este modo, pase de ser
una institucién dogmatica y agresiva, que construye sus lineas de investigacion segun las necesidad
que impone el Estado [61], a representar los ideales de una humanidad libre, esto apunta a que el
conocimiento cientifico no se imponga por la fuerza colonizando los saberes de forma
antidemocratica, sino que lleve por delante el convencimiento de la razén social por medio de
argumentos sélidos.

Esta ruptura entre Estado/Ciencia no supone que, en todos los casos, se frene el “desarrollo”
tecnoldgico, ya que, como el mismo Feyerabend observa, siempre existiran personas dispuestas a
ser cientificos sometidos por la esclavitud intelectual e institucional, siempre y cuando estén bien
pagados y reciban un reconocimiento publico [62]. Dichos siervos voluntarios (congregados en
universidades y laboratorios) serian los encargados de dotar de “pildoras, electricidad, bombas
nucleares, cuentos de hadas y comidas chatarras a la sociedad”. En sintesis, el tedrico austriaco se
opone radicalmente a la politica de fuerza y propaganda en la investigacion cientifica [63], dentro
de la cual se descarta la aplicacion de procesos democraticos al interior de las comunidades
cientificas a través de una plataforma discursiva que enarbola la “objetividad” del conocimiento,
cuando en la practica se suprime la libertad de decision de los investigadores creativos, asi como de
la sociedad en general sobre todo en las partes de mayor avance.

Por lo dicho hasta aqui, la reflexion de Feyerabend muestra que los resultados de la ciencia no son
auténomos dado que actores no cientificos —como el Estado o los campos que promueven el
conocimiento no cientifico—, se ven involucrados en las decisiones tedricas y metodoldgicas que
toman los investigadores para llevar a cabo su actividad cientifica. Asi pues, la ciencia se consolido
como una ideologia soberana gracias a que algunos de sus resultados dieron lugar a medidas
institucionales en el orden publico, por ejemplo, en la educacion, en el papel que juegan los
expertos en distintas areas de la sociedad, en los grupos de poder constituidos en torno a grandes
organizaciones, entre otros; estas medidas impiden que otras formas de saberes (chamaneria,
brujeria) rivales se restituyan. Esto hace ver que el poder hegeménico de la ciencia no se debe tanto
a sus méritos, por el contrario, se cristaliza gracias a la red que se ha montado a su favor [64].

Por ultimo, Feyerabend hace notar que, efectivamente, los grupos de investigacién requieren de un
control democratico a la hora de tomar sus decisiones (las cuales son subsidiadas por los ciudadanos
y afectan sus vidas y las de generaciones posteriores). Asi, en una sociedad democratica la eleccién
de los programas de investigacion en las diferentes ciencias tiene que ser una labor que le competa a
todos los ciudadanos acentuando procesos de participacion ciudadana (ello esta en consonancia con
la propuesta de un jurado laico para la ciencia realizada por Lakatos), para que asi la seleccion de
los temas de investigacion recaiga en quienes financian los recursos asignados para el avance y
desarrollo de la ciencia y la tecnologia. De otra forma, dejar que la ciencia solo esté en manos de los
investigadores implica la renuncia explicita de la responsabilidad que tienen los ciudadanos con una
institucion de largo alcance.

Como puede notarse, la argumentacion de Feyerabend establece abiertamente como tema propio de
la filosofia de la ciencia la funcion social de la ciencia, cuestion que parece sélo indicarse, sin un
nivel de profundizacion explicito, en los tres autores revisados con anterioridad. De manera
particular el pensador austriaco cuestiona las consecuencias sociales del “progreso”
cientifico/tecnolégico de la modernidad. La lectura feyerabendiana propone una relectura critica de
la historia de la ciencia con la intencion de hacer ver que algunas de las creencias e, incluso, de los
postulados mas importantes sobre la investigacion cientifica no cuentan con una base argumentativa
solida, muestra de lo anterior es la vision que pervivio desde la época de las luces hasta el siglo XX

12



acerca de la practica cientifica como una actividad libre de intereses que no fueran aquellos que se
ordenaban a la busqueda de la verdad, lo que, para Feyerabend, es una especie de autonomia
utopica imposible de demostrar en términos historicos.

Al adentrarse en el trabajo cientifico, nuestro filsofo concuerda en que los investigadores acogen
un paradigma o una heuristica positiva que se vincula a una tradicién especifica, sin embargo, pone
en tela de juicio la manera acritica en que los sujetos que pertenecen a la comunidad cientifica
aceptan los principios del programa al cual se adhieren, lo que de suyo es una forma de sujecion
intersubjetiva que atenta contra la libertad en la investigacion. Esto ultimo le sirve de marco a
Feyerabend para preguntar: ;Quién dicta la racionalidad en los modelos de organizacion social
actuales? En este sentido, el pensador que venimos rastreando proclama la relacion intrinseca entre
la ciencia y el Estado en los bordes del proyecto liberal democratico para, con ello, marcar el paso
de la institucionalizacion del poder cientifico. De tal suerte, que la racionalidad moderna depende
de la destreza técnica de los investigadores.

Desde este angulo, la manipulacion técnica aparece no sélo como garante de la objetividad
cientifica, sino también como base de los proyectos politico/sociales, debido a esto es que
Feyerabend observa que este enfoque limita la libertad humana, puesto que, entre otros asuntos,
excluye la validez de otros tipos de conocimientos, en pocas palabras la imposicion de la expertiz
técnica borra la realidad multicultural de las sociedades modernas. La propuesta que lanza
Feyerabend es novedosa en tanto que pretende desligar por completo el vinculo estructural que
existe entre la ciencia y el Estado, para que de esta forma la responsabilidad en la eleccion de los
programas de investigacion nacionales recaiga en los ciudadanos que son, de hecho, quienes
financian las investigaciones a través del pago de impuestos, de lo que se trata es de conjugar la
voluntad de los investigadores con los de la sociedad.

3. CONCLUSIONES

Justo después que el Estado Moderno se consolidé como figura de subvencién para el desarrollo de
la ciencia y la tecnologia en los paises desarrollados y subdesarrollados (a la par de la industria
privada), este espacio publico también se encumbré como un area de control de las investigaciones
cientificas. La disputa entre las comunidades cientificas y los érganos subsidiarios por hacerse del
poder de la investigacion, potencid una reflexividad ética desde distintos angulos, por ejemplo, en la
filosofia de la ciencia, en la sociologia de la ciencia, en la epistemologia social normativa, entre
otros. Primordialmente estas disciplinas, entre la multiplicidad de temas que desarrollan, discuten
sobre la utilidad social del conocimiento.

En esta linea de cuestionamiento, donde el Estado trata de imponer temas que son de su interés en la
investigacion cientifica y, de manera simultanea, la investigacion requiere, en diferentes niveles, de
financiamiento para llevar a cabo su practica (motivo por el cual no puede renunciar a las
intromisiones del exterior), surge una serie de interrogantes acerca de como debe reaccionar la
comunidad cientifica, es decir, no existen parametros légicos o metodoldgicos convincentes para
decidir si los investigadores tienen que ceder terreno, compatibilizar intereses o refractar las
imposiciones que vienen de fuera; esto enfatiza la necesidad de incorporar el debate ético en el
terreno de la autonomia/heteronomia de la ciencia.

En el actual esquema de distribucion de recursos publicos, el trato entre ciencia/Estado es ineludible
hasta tal punto que algunas préacticas cientificas han demostrado que la investigacion esta al servicio
de intereses estatales —muestra de ello es la innovacion en fisica como motor para desarrollar
armamento de alto impacto— [65], sin importar el uso social que se le otorgue al conocimiento
[66]. Por lo cual, autore(a)s como Imre Lakatos, Paul Feyerabend, Steve Fuller y Fernanda Beigel,

13



han sumado propuestas a favor de la democratizacion de la investigacion cientifica en la lucha por
la actual gobernanza de la ciencia.

4. RFERENCIAS

[:] Chalmers, A. La ciencia 'y como se elabora. Siglo XXI, México, 1997.

[2] Stratos. K. David Guston’s Between Politics and Science: Assuring the Integrity and
Productivity of Research. The Journal of Philosophy, Science & Law, vol.2 issue 6 (2002), pags. 1-
8.

Siegel, H. Goldman, Alvin I. (1999), Knowledge in a Social World. Oxford: Clarendon Press of
Oxford University Press. Argumentation, 16 (2002), pags. 369-82.

Verran, H. Science and Social Knowledge: Values and Objectivity in Scientific Inquiry by Helen E.
Longino. Prometheus: Critical Studies in Innovation, vol.9 issue 1 (2008), pégs. 161-4.

Douglas, H. Philip Kitcher. Science in a Democratic Society. New York: Prometheus, 2011. Brit. J.
Phil. Sci., 64 (2013), pags. 901-5.

[:] Chalmers, A. La ciencia 'y como se elabora. Siglo XXI, México, 1997, pags. 50-54.

[«] Chalmers, A. La ciencia y cémo se elabora. Siglo XXI, México, 1997, pag. 56.

[s] Reale, G. y Antiseri, D. Historia del pensamiento filoséfico y cientifico. Del Romanticismo hasta
hoy. Tomo Ill. 1a ed. Barcelona, Herder, 1988, pags. 889-934.

[s] Popper, K. Conocimiento objetivo: un enfoque evolucionista. 42 ed. Madrid, Tecnos, 2001, pags.
147-197.

[-] Newton-Smith.The rationality of science. 1a ed. London and New York, Routledge, 2003, pags.
49-51.

[s] Dominguez Renddn, R. La idea de progreso en la ciencia. Aproximacion critica al debate
evolucionista Kuhn-Popper. Tecno Légicas 14 (julio 2005), pags. 49-53.

[s] Garcia Jiménez, L. Aproximacion epistemologica al concepto de ciencia: una propuesta basica a
partir de Kuhn, Popper, Lakatos y Feyerabend. Andamios 8 (junio-2008), pags. 187-194.

[10] Maxwell, N. Karl Popper, Science and Enlightenment. 1a ed. London, UCL Press, 2017, pag.
291.

[::] Maxwell, N. Karl Popper, Science and Enlightenment. 1a ed. London, UCL Press, 2017, pags.
292-293.

[:2] Popper, K. Conocimiento objetivo: un enfoque evolucionista. 4 ed. Madrid, Tecnos, 2001,
pags. 106-146.

[1s] Popper, K. Conocimiento objetivo: un enfoque evolucionista. 4 ed. Madrid, Tecnos, 2001,
pags. 114-116.

[:4] Popper, K. Conocimiento objetivo: un enfoque evolucionista. 4 ed. Madrid, Tecnos, 2001,
pag.116.

[:s] Popper, K. Conjeturas y refutaciones. 32 ri. Barcelona, Paidds, 1991, pag. 423.

[16] Brunner, J. Ciencias Sociales y Estado. Reflexiones en voz alta. FLACSO, 118 (julio 1989),
pags. 1-22.

[:7] Popper, K. La sociedad abierta y sus enemigos. 12 ed. Barcelona, Paidos, 2006, pags. 425-436.
[:s] Popper, K. La sociedad abierta y sus enemigos. 12 ed. Barcelona, Paidds, 2006, pag. 430.

[1o] Popper, K. La sociedad abierta y sus enemigos. 12 ed. Barcelona, Paidos, 2006, pag. 431.

[20] Popper, K. La sociedad abierta y sus enemigos. 12 ed. Barcelona, Paidds, 2006, pag. 432.

[21] Guiber, N. La incidencia de la historia en la articulacion de un nuevo proyecto...
cepistemologico? X jornadas de epistemologia e historia de la ciencia vol.6 nim. 6 (2000), pags.
217-222.

[22] Chalmers, A. ;Qué es esa cosa llamada ciencia? 32 ed. Espafia, Siglo XXI, 2000, pags. 105-115.

14



[2s] Diaz, L. Las filosofias de Thomas Kuhn. Epistemologia e historia de la ciencia, vol. 2 nim.1
(2017), péag. 75.

[24] Van Gelder, L. Thomas Kuhn, 73; Devised Science Paradigm. New York Times, June 19, 1996,
obituary.

[2s] Bird, A. La filosofia de la historia de la ciencia de Thomas Kuhn. Discusiones filosoficas, 21
(julio-diciembre 2012), pags. 168-169.

[26] Bird, A. La filosofia de la historia de la ciencia de Thomas Kuhn. Discusiones filosoficas, 21
(julio-diciembre 2012), pag. 169.

[27] Bourdieu, P. EI campo cientifico. En Los usos sociales de la ciencia. Buenos Aires, Nueva
Vision, 2000.

[2s] Sandoval Aragén. Las dos revoluciones de Thomas Kuhn. Revista Iberoamericana de Ciencia,
Tecnologia y Sociedad vol. 8 nim. 22 (enero 2013), pags. 84-85.

[2] Bird, A. La filosofia de la historia de la ciencia de Thomas Kuhn. Discusiones filosoficas, 21
(julio-diciembre 2012), pags. 174-175.

[30] Kuhn, T. La estructura de las revoluciones cientificas. 82 ri. Argentina, FCE, 2004, pags. 279-
284).

[3:] Kuhn, T. EI camino desde la estructura. 12 ed. Espafia, Paidos Ibérica, 2001.

[2] Kuhn, T. EI camino desde la estructura. 12 ed. Espafia, Paid6s Ibérica, 2001, pags. 368-370.

[s] Lakatos, I. The methodology of scientific research programmes. 3a ri. New York, Cambridge
University Press, 1989, pags. 47-89.

[z4] Hayek, N. Imre Lakatos: matematico y filosofo. Rev. Acad. Canar. Cienc. num. 1-2 (2008),
pags. 77-78.

[ss] Lakatos, I. La metodologia de los programas de investigacion cientifica. 12 ed. Madrid, Alianza,
1989, pags. 66-72.

[3s] Musgrave, A. y Pigden, Ch. Imre Lakatos. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter
2016 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/lakatos/ (consultada el 15 de
Julio de 2020).

[37] Dressino, V. y Denegri, G. La metodologia de los programas de investigacion cientifica y el
concepto biologico del sistema conservativo,” Revista de Filosofia y Teoria Politica, nim. 31-32
(1996), pag. 132.

[3s] Ribes, D. Caracter histérico del criterio de demarcacién de Lakatos. Teorema: revista
internacional de filosofia vol. 7 nim. 3-4 (1977), pags. 243-244.

[3s] Musgrave, A. Method or Madness. En Essays in memory of Imre Lakatos, comps. Cohen,
Feyerabend y Wartofsky, Dordrecht, Reidel Publishing Co., 1976.

[«] Dusek, V. Lakatos between Marxism and the Hungarian heuristic tradition. Stud. East Eur.
Thought issue 67 (2015), pags. 68-70.

[+1] Lakatos, I. La metodologia de los programas de investigacion cientifica. 12 ed. Madrid, Alianza,
1989, pag. 71.

[«2] Larvor, B. Lakatos. An introduction. 1a ed., London, Routledge, 2004, pag. 75.

[+s] Larvor, B. Lakatos. An introduction. 1a ed., London, Routledge, 2004, pags. 78-79.

[«a] Larvor, B. Lakatos. An introduction. 1a ed., London, Routledge, 2004, pags. 79-80.

[+s] Larvor, B. Lakatos. An introduction. 1a ed., London, Routledge, 2004, pag. 80.

[4s] Martinez, J. La unidad del método cientifico. Contextos nim.15-16 (1990), 45-57.

[+7] Preston, J. Paul Feyerabend. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016 Edition),
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/feyerabend/ (Consultada el 22 de Julio de 2020).
[+s] Feyerabend, P. Tratado contra el metodo. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
1% ed., Madrid, Tecnos, 1986.

15


https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/feyerabend/

[] Prohens, B. Paul K. Feyerabend y el anarquismo epistemoldgico. Taula: Quaderns de
pensament num.1 (1982), pag. 22.

[so] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pags. 7-12.

[s1] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pags. 295-297.

[s2] Martinez, J. Feyerabend y los limites de la ciencia. Contextos vol. VIII num. 13 (1989), pags.
45-52.

[ss] Prohens, B. Paul K. Feyerabend y el anarquismo epistemoldgico. Taula: Quaderns de
pensament num.1 (1982), pags. 24-26.

[s4] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pag. 294.

[ss] Martinez, J. Feyerabend y los limites de la ciencia. Contextos vol. VIII num. 13 (1989), pags.
55-57.

[ss] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pag. 296.

[s7] Martinez, J. Feyerabend y los limites de la ciencia. Contextos vol. VIII num. 13 (1989), pag. 59.
[ss] Martinez, J. Feyerabend y los limites de la ciencia. Contextos vol. VIII nim. 13 (1989), pags.
59-60.

[ss] Martinez, J. Feyerabend y los limites de la ciencia. Contextos vol. VIII num. 13 (1989), pags.
60-61.

[«] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pags. 289-294.

[s:1] Feyerabend, P. Adios a la razén. 32 ed., Madrid, Tecnos, 1996, pag. 113.

[«2] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pags. 294-297.

[¢s] Feyerabend, P. Tratado contra el método. Esquema de una teoria anarquista del conocimiento.
12 ed., Madrid, Tecnos, 1986, pag. 298.

[«4] Feyerabend, P. La ciencia en una sociedad libre. 12 ed., Espafa, Siglo XXI, 1982, pégs. 117-
118.

[ss] De Solla, D. Little science, big science... and beyond. la ed., New York, Columbia University
Press, 1986, pags. 82-102.

[«] Galassi, J. Autonomia y dependencia en las ciencias sociales latinoamericanas: un estudio de
bibliometria, epistemologia y politica. CLACSO Buenos Aires, Informe de trabajo, 2013, pags. 2-6.

16



Epistemologia feminista latinoamericana en ciencia tecnologia y
sociedad: Aproximaciones tedricas desde la Epistemologia del Sur

Msc. Cintia Beatriz Pérez Lanza
CUM Cruces, Universidad de Cienfuegos Carlos Rafael Rodriguez
Cruces, Cienfuegos, Cuba
cplanza88@gmail.com

Adianez Fernandez Bermudez
Universidad de Artemisa Julio Diaz Gonzalez
Artemisa, Cuba
adyjose31@gmail.com

Abstract

Epistemology is the discipline that deals with analyzing and solving the philosophical problems that
arise in relation to the analysis and evaluation of the structure of science. The feminist discussion in
the processes of science and technology begins with the recognition of the scarcity of women in the
sciences, current debates focus on the meanings of scientific work, the relevance of the knowing
subject, the foundations of science, its objectives and the power relations within it. The objective
pursued is to substantiate the theoretical contribution of feminist epistemology to the development
of Latin American thought in science, technology and society. Theoretical level methods, guidelines
for the study of Latin American thought and the content analysis technique are used. Science,
Technology and Gender Studies and Feminist Science and Technology Studies are identified as
thought groups, which incorporate the experience of women as a tool for reflection and analysis for
the generation of a critical, self-critical and purposeful conceptual framework that It enables the
formation of a hybrid thought from an ecology of knowledge, decolonial thought and the
Epistemologies of the South.

Keywords: Feminist epistemology, Epistemology of the South, decolonial feminism, science-
technology-society, gender studies.

Resumen

La epistemologia es la disciplina que se ocupa de analizar y resolver los problemas filoséficos que
surgen en relacion con el analisis y evaluacion de la estructura de la ciencia. La discusion feminista
en los procesos sobre ciencia y tecnologia comienzan con el reconocimiento de la escasez de
mujeres en las ciencias, los debates actuales se centran en los significados del quehacer cientifico,
la relevancia del sujeto cognoscente, los fundamentos de la ciencia, sus objetivos y las relaciones de
poder al interior de la misma. El objetivo que se persigue es el de fundamentar la contribucion
tedrica de la epistemologia feminista al desarrollo del pensamiento latinoamericano en ciencia,

17


mailto:cplanza88@gmail.com
mailto:adyjose31@gmail.com

tecnologia y sociedad. Se utilizan los métodos del nivel teorico, las pautas para el estudio del
pensamiento latinoamericano y la técnica analisis de contenido. Se identifican como colectivos de
pensamiento los Estudios de Ciencia Tecnologia y Género y los Estudios Feministas de Ciencia y
Tecnologia, los cuales incorporan la experiencia de las mujeres como una herramienta de reflexion
y analisis para la generacion de un marco conceptual critico, autocritico y propositivo que posibilita
la conformacion de un pensamiento hibrido desde una ecologia de saberes, el pensamiento
decolonial y las Epistemologias del Sur.

Palabras claves: Epistemologia feminista, Epistemologia del Sur, feminismo decolonial, ciencia-
tecnologia-sociedad, estudios de género

1. INTRODUCCION

El feminismo es un movimiento social heterogéneo y busca una trasformacion dentro del sistema de
poder, cuestiona la identidad de la actual sociedad, pretende un enfrentamiento con los dogmas
establecidos, que tienden a decaer; pero que las tradiciones, los sistemas ideoldgicos, asi como las
barreras sociales y culturales se empefian en mantener.

La investigadora Alba Carosio hace referencia al feminismo como un pensamiento critico,
contrahegemonico y contracultural, que se plantea desmontar la opresién y explotacion patriarcal,
fundada en el contrato sexual que da base al contrato social.[1]

Fergusson [2], establece en la historia del movimiento feminista dos grandes periodos, el primero
lo denomina “la primera ola y segunda ola”. La primera ola abarca de 1860 a 1920 entendido como
un fendmeno casi exclusivo de los Estados Unidos y Gran Bretafia, marcados por la propuesta del
movimiento de liberacidn de la mujer, por la agenda de las agencias de desarrollo y las fundaciones
que apoyan los estudios sobre la condicion femenina.

En los afios 1960 se produce un auge del movimiento feminista; las mujeres habian alcanzado su
derecho al voto, sin embargo, la igualdad juridica no cambié la situacién que las caracterizaba.
Sirvieron estos antecedentes para que las académicas norteamericanas en la década de los 70
retomaran el concepto “gender” para explicar el origen no ya de la diferencia, sino de la
desigualdad entre mujeres y hombres.

La “segunda ola” surge a finales de los afios sesenta del siglo XX y se extiende por Europa. En los
afios 70 se produce un claro reconocimiento a la existencia en todas las sociedades, de una
desigualdad entre hombres y mujeres, que es el resultado de las relaciones jerarquicas entre los
géneros.

Madoo habla de una “tercera ola” [3] que comienza a desarrollarse a partir de la década del 80,
fundamentalmente en los Estados Unidos por mujeres negras y que entra en el tema de la diferencia
y el pronunciamiento por la igualdad de los géneros. Su objetivo no es atacar la ideologia sexual y
el estatus desigual de las mujeres, sino todos los sistemas de dominacion (sexista, racista, clasista,
heterosexista, etc.).

En los afios 1980 las feministas sefialaron el caracter politico de lo privado y generaron nuevas
categorias de andlisis que permitieron visibilizar viejos problemas: la violencia doméstica, el acoso
sexual, la feminizaciéon de la pobreza, entre otros. Esto favorecié a la institucionalizacion de la
problematica donde se identificaban y analizaban los problemas y desde donde se organizaron las
nuevas demandas para revertir la situacion de las mujeres.

Los estudios de género en la década de 1990 alcanzaron avances considerables, los temas
relacionados con el empoderamiento de la mujer estaban tomando auge. Se realizaron reuniones,
conferencias, intercambios entre movimientos feministas, etc. Fueron muchos los logros con

18



respecto a los estudios y no solo de la mujer sino del hombre también. Esta es la época en la que

aparece el feminismo negro, las teorias de interseccionalidad, el ecofeminismo, transfeminismo, el

feminismo postmoderno y aparecen los estudios de masculinidades.

En la actualidad se hace referencia a la cuarta ola la cual se enfoca en la bdsqueda de soluciones a
problemas relacionados con la explotacion econdmica, la violencia sexual, los feminicidios, la
despenalizacion del aborto, entre otros. Se desencadend con el movimiento #MeToo en 2017 y se
caracteriza por el activismo presencial y en linea [4]. Este movimiento tomd fuerza a partir de la
denuncia de la actriz estadounidense Alyssa Milano contra Weinstein, por violencia sexual y desde
entonces las mujeres comenzaron a compartir en redes sociales historias y experiencias asociadas a
la violencia.

Estos cuatro momentos fundamentales en la historia del movimiento feminista permiten desde sus
inicios la socializacién de conocimientos asociados a la categoria género, siendo estas influenciadas
por caracteristicas socioculturales y el contexto histérico en que se desenvuelven. La vision
occidental de la produccién del conocimiento reproduce una serie de prejuicios sobre las mujeres,
sus saberes y sus capacidades [5]: son excluidas de la investigacion, los estilos cognitivos y modos
de conocer considerados caracteristicos de las mujeres (afectivo, intuitivo, emocional) son
menospreciados [6]. Se elaboran teorias sobre las mujeres, que las representan a ellas, a sus
intereses y actividades, como inferiores, desviadas o insignificantes.

Las ciencias guiadas por estas epistemologias pretendidamente “neutrales” producen conocimientos
que refuerzan las divisiones sociales existentes y relegan a quienes estdn en posiciones
subordinadas; estas epistemologias se asientan en una serie de contraposiciones dicotomicas
generizadas: cultura/naturaleza; mente/cuerpo; racional/emocional; pensamiento/sentimiento;
abstracto/concreto; objetividad/subjetividad; publico/privado— que asignan sistematicamente a las
mujeres los conceptos considerados inferiores [7].

Frente a la epistemologia tradicional donde el sujeto es una abstraccion con facultades universales e
incontaminadas de razonamiento y sensacion, desde el feminismo se defiende que el sujeto del
conocimiento es un individuo historico particular cuyo cuerpo, intereses, emociones y razon estan
constituidas por su contexto historico concreto y son especialmente relevantes para la epistemologia
[8].

Desde la tradicion cientifica positivista, basada en la verdad absoluta comprobada por hechos, la
neutralidad, los valores que recrea y defiende, asi como la supremacia de métodos ante las
influencias sociales, las investigaciones feministas delinean una posicion epistemoldgica que intenta
romper con las contraposiciones dicotomicas arriba mencionadas y ofrecer concepciones
alternativas.

Para la epistemologia feminista los sistemas y experiencias de las mujeres en cada sociedad son el
principal objeto de investigacion, para esto la ciencia debe abrirse a perspectivas que asuman la
correlacion entre sujetos y objetos de investigacion. Los planteamientos feministas desafian a los
sistemas establecidos de conocimiento, que son analizados y deconstruidos como resultado de
disposiciones en las relaciones sociales y en los mecanismos de poder; para lograr visualizar
avances y retrocesos en la historia de la igualdad de los géneros y especialmente recurrir a la
experiencia de las mujeres como fuente de conocimiento cientifico.

Lo que todas ellas tienen en comun radica en una tela de juicio de ciertas presuposiciones basicas de
la epistemologia tradicional, las cuales se podrian resumir en la defensa de la tesis que no es posible
una teoria general del conocimiento que ignore el contexto social del sujeto cognoscente. En
América Latina y el Caribe, la produccion de epistemologias feministas presenta un marcado
caracter decolonial, encuentra en esta teoria la posibilidad de combatir y vencer a la colonialidad de
género [9]. La produccion de esta perspectiva se realiza con el saber académico, en la modalidad de

19



una préactica donde no quedan claras las fronteras entre academia, militancia y activismo feminista
que responde a las caracteristicas de un contexto geopoliticamente situado.

El pensamiento feminista latinoamericano constituye una amalgama de posturas, discursos y
practicas en desarrollo y proceso de consolidacion. Los feminismos del sur cuestionan la
epistemologia creada por los feminismos hegemonicos occidentales y buscan producir una
epistemologia propia cuyo punto de partida sea reconocer la inseparabilidad de la opresion de clase,
raza, género y sexualidad y la necesidad de “descolonizar” toda la teoria, incluida la feminista. [10]

Las iméagenes tradicionales de genero modelan el conocimiento cientifico de tal manera que ciertos
recursos cognitivos, emocionales y humanos que se han tildado de femeninos se han perdido para
la ciencia, o han sido excluidos. La ideologia de género, asi, no sélo debilita y constrifie a las
mujeres sino que también debilita y constrifie a la ciencia misma.

Ante la posibilidad de desarrollo de nuevas tendencias, que posibilita el analisis de la cuestion
feminista con la tercera y cuarta ola del feminismo; surgen nuevos feminismos que sittan a las
mujeres en su centro pero esta vez en un contexto determinado. Llegan a nosotros entonces el

feminismo postmoderno y poscolonial, que en América Latina acentlan la herencia europea y la
influencia norteamericana como elementos catalizadores de un pensamiento propio, que parte de
posturas herederas y que intentara solucionar sus problemas en la medida en que se desarrolla. [11]

La critica feminista a la ciencia es un problema de las académicas cuando los saberes ancestrales
(también los de las mujeres, pero no sélo los de las mujeres) son ignorados por una relacion entre
centro y periferia tan aguda como la dominacion patriarcal, que condiciona el desarrollo de
procesos cientificos tecnoldgicos en Latinoamérica, que frena procesos de innovacién y desarrollo
por conductas aprehendidas y reproducidas. De todas formas, se ha avanzado en la situacion de la
incorporacion de las mujeres a las universidades y a ser alli generadoras de proyectos de
investigacion, jefas de céatedras, reconociéndolas en equipos de trabajos que obtienen resultados
internacionales y que logran la socializacion de la ciencia en revistas de impacto. Sin embargo,

queda mucho por recorrer; varias han sido las cientificas olvidadas a lo largo de la historia y mas
en la historia latinoamericana.

El objetivo propuesto se centra en fundamentar la contribucion tedrica de la epistemologia
feminista al desarrollo del pensamiento latinoamericano en ciencia, tecnologia y sociedad; para ello
se hace necesario caracterizar el contexto latinoamericano en el que se desarrollan las
epistemologias feministas e identificar las particularidades de esta corriente que recibe influencia
directa de occidente y al mismo tiempo es reformulada por las mujeres del contexto
latinoamericano, lo que posibilita que la vision CTS de este fendmeno sea propia de la realidad
latinoamericana.

La novedad cientifica radica en la identificacion de las posturas a traves de las cuales el feminismo
latinoamericano logra la construccion de epistemologias feministas latinoamericanas como
plataforma de emancipacion, que se centran en el vinculo teoria —préctica, el conocimiento situado,
la ecologia de saberes y una reinterpretacion del pensamiento latinoamericano sobre ciencia
tecnologia y sociedad.

2. CONCEPCIONES TEORICAS SOBRE EPISTEMOLOGIAS DEL PENSAMIENTO
FEMINISTA LATINOAMERICANO.

La epistemologia como ciencia indaga sobre el conocimiento, la forma en que los individuos acttan
para desarrollar ese conocimiento, se orienta a la comprension de la relacion sujeto- objeto, asi
como el vinculo teoria — préactica, condicionantes de la validez del conocimiento cientifico.
Atraviesa la aceptacion interna del discurso, que recibe influencia externa del contexto social en que
se desarrolla, tal es el caso de las Epistemologias del Sur, por lo que para comprender la vison

20



latinoamericana de las epistemologias producidas por las mujeres se hace necesario caracterizar el
contexto en el que emergen.

La produccion y socializacion tradicional del conocimiento cientifico reproduce conductas
aprendidas desde la vision eurocentrica. El feminismo como movimiento social persigue objetivos
diferentes en cada una de sus olas, siempre en funcion de analizar la realidad en que viven, de
comprender las barreras, las limitaciones, la forma en que estas se movilizan, por lo que el
feminismo no solo es un movimiento de caracter social sino que constituye la forma en que las
mujeres se agrupan como conciencia colectiva y asumen esta postura como filosofia de vida y como
posicionamiento politico.

Si bien el movimiento feminista surge en Europa y posteriormente se extienden al continente
americano es necesario esclarecer que el feminismo de Norteamérica no es el mismo ni posee las
mismas caracteristicas que el feminismo del Sur. Las Epistemologias del Norte en materia de
estudios de género poseen bases filosoficas, socioldgicas, politicas y cientificas que ayudan a
comprender los temas referentes al conocimiento cientifico y la forma en que este se construye y se
perpetua en el tiempo, de lo que se trata es de complementar feminismo y filosofia, género y
epistemologia, de visualizar como una complementa a la otra y al mismo tiempo ambas categorias
se enriquecen desde la comprension tedrica que se fundamenta en la préactica.

El feminismo del Sur responde a una corriente epistemolégica con la necesidad de construir nuevos
conceptos, con énfasis en la induccion. El analisis comienza en la misma realidad evidenciando lo
local, rescatando los vinculos entre los sujetos y las estructuras sociales [12]. Se hace necesario
entender el contexto en el que se desarrollan y consolidan estos feminismos latinoamericanos y sus
producciones epistemologicas.

Lo local se encuentra influenciado por el contexto nacional e internacional, por lo que estas
epistemologias fortalecidas como corriente tedrica del pensamiento a partir del siglo XXI
encuentran un Sur:

v' En el que se han establecido acuerdos de integracion y cooperacion en el marco de la
solidaridad y la igualdad, entre las diversas naciones que componen la region. (ALCA,
ALBA, TLC, BRIC)

v/ Que cuenta con procesos de las luchas populares, que han impulsado la nueva integracion
latinoamericana, da voz a otros conocimientos ancestrales, otras costumbres, raices, maneras
de gobernar, otras formas de democracia, de interculturalidad, de etnia, de
nacionalidad.(Bolivia, Colombia, Venezuela, México, Brasil, etcétera)

v' Donde emergen nuevos actores sociales que socializan el conocimiento tradicional y
construyen teorias para defenderlo y protegerlo desde las organizaciones de la sociedad civil
y los movimientos progresistas de la region.

v" En el que existen nuevas propuestas criticas a la modernidad y se van configurando como
alternativa epistemoldgica desde un lugar situado; tanto en América Latina como en el sur
del mundo en el reconocimiento de la colonialidad del saber, la diversidad de saberes y la
construccion de alternativas.

Se advierte una coincidencia entre diversos cientificos sociales latinoamericanos que proponen el
impulso de alternativas al pensamiento dominante eurocéntrico desde sus propias realidades. Los
elementos de un paradigma latinoamericano de ver el mundo, de interpretarlo y actuar sobre él, son
los siguientes [13]:

Una episteme de relacion con base en la comunidad, la participacion y el saber popular;
Liberacion a través de la praxis, mediada por la conciencia critica;

El investigador social como actor social y constructor de conocimiento;

El caracter historico, indeterminado y relativo del conocimiento (multiplicidad de voces, de
mundos de vida, la pluralidad epistémica);

AN

21



v La perspectiva de la dependencia, la dominacién, la colonialidad, la resistencia y la
construccion de alternativas;

v’ La tension hacer-conocer mediante la pluralidad de racionalidades y saberes.
Las Epistemologias del Sur, como corriente de pensamiento dentro de la filosofia de la ciencia, han
generado un importante desarrollo de conceptos y/o constructos que se van posicionando en el
discurso de los cientificos sociales y de la comunidad en general. En torno a las Epistemologias del
Sur aparecen conceptos como: descolonizacion, epistemicidio del eurocentrismo, pensamiento
decolonial, geopolitica del conocimiento, ecologia de saberes, feminismo decolonial, pensamiento
fronterizo. Todos estos conceptos son desafiantes a una interpretacion auténtica que interpela un
estilo eurocéntrico y normalizado [14].
El abordaje cientifico en el tiempo de las Epistemologias del Sur, como propuesta critica y
descolonizadora de la construccion y acceso al conocimiento, tiene un interés creciente en la
comunidad cientifica. Entre los autores mas destacados con relacion al tema se encuentran
Boaventura de Sousa Santos, Maria Paula Meneses, Arturo Escobar y Jodo Arriscado Nufies, entre
otros.
Estas epistemologias surgen como respuesta a la dominacion del conocimiento occidental y a la
revalorizacion de los saberes producidos por el Sur latinoamericano. Plantea una ruptura conceptual
con la idea de que solo existe un tipo de conocimiento valido, busca descolonizar el pensamiento a
través del reconocimiento de la diversidad epistémica existente en las diferentes culturas y
contextos. Cuestiona la idea de la neutralidad cientifica, con base en el argumento de que todo
conocimiento esta influenciado por valores, interés y poderes.
Se enfoca en la interconexion entre las dimensiones sociales, politicas, econdmicas y culturales del
conocimiento, entendiendo que no se puede separar el saber del contexto en el que se produce.
Promueve una mayor participacion e inclusion de los saberes locales y comunitarios en los procesos
de produccién de conocimientos, reconociendo su validez y relevancia para abordar problematicas
especificas.
Esta corriente epistemolodgica sostiene la idea de que el conocimiento debe estar al servicio de la
transformacion social y la justicia, enfocado en la construccion de sociedades mas igualitarias y
sostenibles, para ello es necesario el dialogo intercultural que genere un nuevo horizonte
epistémico, con una ciencia socialmente comprometida que supere las jerarquias impuestas por el
pensamiento colonialista.
Las epistemologias del Sur poseen una marcada relacion con los saberes (conocimientos) de los
pueblos originarios: la conexion con la naturaleza, la oralidad y transmision generacional, la
cosmovision integral del mundo, la valoracion del conocimiento basado en la experiencia y la
diversidad, el equilibrio entre lo individual y lo colectivo, la espiritualidad como base fundamental,
la resiliencia ante las adversidades y la responsabilidad hacia las generaciones futuras.
Estamos frente a procesos de lucha social y politica en la que el conocimiento, es construido por
sujetos colectivos, lo que significa la necesidad de repensar la relacion entre esos sujetos colectivos,
lo que conocen y el objeto de ese conocimiento. En el nivel epistemolégico Boaventura de Sousa
Santos [15] designé esta diversidad como una “ecologia de saberes”, basada en el reconocimiento
de la copresencia de diferentes saberes y la necesidad de estudiar las afinidades, divergencias,
complementariedades y contradicciones entre ellos para maximizar la efectividad de las luchas de
resistencia contra la opresion.
Las Epistemologias del Sur se relacionan con los saberes que emergen de las luchas sociales y
politicas y no pueden ser separados de esas luchas. Su objetivo, es identificar y valorizar lo que a
menudo ni siquiera aparece como conocimiento a la luz de las epistemologias dominantes, lo que en
su lugar surge como parte de las luchas de resistencia contra la opresion y contra el conocimiento
que legitima esa opresion. Muchas de esas formas de conocimiento no son saberes abstractos sino

22



empiricos. Las Epistemologias del Sur “ocupan” el concepto de epistemologia, con el fin de
resignificarlo como un instrumento para interrumpir las politicas dominantes del conocimiento. Son
epistemologias experienciales. Hay Epistemologias del Sur solo porque y en la medida en que hay
Epistemologias del Norte. [15]
La epistemologia hoy tiene que ver con el analisis de las condiciones de identificacion y validacion
del conocimiento en general, y también como creencia justificada. Por lo tanto, tiene una dimension
normativa. En este sentido, las Epistemologias del Sur desafian a las epistemologias dominantes
(Norte), enfocadas en fortalecer las luchas contra el capitalismo, el colonialismo y el patriarcado; y
lo hace desde la teoria de las ausencias [16] tomando a los sujetos ausentes en sujetos presentes,
como la condicién méas importante para la identificacion y validacion de conocimientos que puede
reinventar la emancipacion social y la liberacion.
Las Epistemologias del Sur no buscan reemplazar las Epistemologias del Norte y poner al Sur en el
lugar del Norte. Su objetivo es superar la dicotomia jerarquica entre el Norte y el Sur. EI Sur que se
opone al Norte no es aquel Sur que el Norte constituyé como victima, sino un Sur que se rebela para
superar la realidad social existente.
Las epistemologias del Sur reflexionan creativamente sobre esta realidad para ofrecer un
diagnostico critico del presente que, obviamente, tiene como su elemento constitutivo la posibilidad
de reconstruir, formular y legitimar alternativas para una sociedad méas justa y libre. El contexto
intelectual presenta cuatro grandes areas de interés [17]

1) preguntas fuertes y respuestas débiles,

2) contradiccion entre medidas urgentes y cambio civilizatorio,

3) pérdida de los sustantivos,

4) relacién fantasmal entre la teoria y la préactica: la teoria critica ha propuesto una serie de

alternativas con sujetos historicos conocidos, pero realmente quienes han producido cambios

progresistas, en los tiempos mas recientes, han sido precisamente grupos sociales totalmente

invisibles para la teoria critica eurocéntrica, esto es; mujeres, indigenas, campesinos, gays,

lesbianas y desempleados.
Los feminismos latinoamericanos atraviesan esta relacion fantasmal a la que hace referencia De
Sousa [17] .Ya no estan anclados en las realidades de las mujeres blancas y de clase educada de
Estados Unidos y Europa, sino que surgen Y se sostienen a partir de la identificacion de sus propias
condiciones y realidades. Comprender el pensamiento de las mujeres de la region acerca de ser
mujeres, implica asumir que se genera desde cosmovisiones que no son las de tradicion occidental y
que implica repensar y reformular las posturas, criterios, sistemas e interpretaciones que de alli
provienen.
Sin dudas, una generalizacion de este tipo pretende hacer méas grande al feminismo como ideologia
y movimiento, pero, lo convierte en una etiqueta mas y no en una concepcion para transformar el
mundo. Es asi que se reconoce la existencia en América Latina un movimiento amplio de mujeres,
en el cual unas se reconocen feministas y otras no, aunque también luchen por sus derechos.
Francesca Gargallo (notable feminista latinoamericana), se debate entre dos formas de ver el
feminismo: como una teorizacion liberal sobre la abstracta igualdad de las mujeres y los hombres o
como la bisqueda concreta emprendida por las mujeres por el bienestar y en didlogo entre si, para
destejer los simbolos y practicas sociales que las ubican en un lugar secundario, con menos
derechos y una valoracion menor gque los hombres. [18]
En el analisis se inclina la balanza hacia la segunda opcidn, posicion que parece valida, pues
implica, que hay tantos feminismos como cuantas formas de construccion politica de mujeres
existen en cada pueblo, con practicas precisas marcadas por el reconocimiento de los valores
propios.

23



Este pensamiento no se concentra solamente en identificar elementos positivos de ambas partes,
sirve también para cuestionar los fundamentos cosmogonicos y filoséficos que sostienen los
planteamientos epistemoldgicos de algunas manifestaciones del feminismo latinoamericano, como
los decoloniales. Pues asi como la epistemologia feminista les permite a las mujeres transgredir el
orden de pensamiento universal y positivista, también fortalece a las feministas latinoamericanas
para cuestionar la epistemologia feminista occidental y construir una epistemologia propia.
El feminismo decolonial latinoamericano se puede resumir como una tendencia que promueve una
ecologia de saberes feministas como parte de un mundo plural, desde una ruptura con la
modernidad capitalista y afincada en la diversidad de conocimientos. EI pensamiento feminista
latinoamericano apuesta entonces por la articulacion de lo pablico y lo privado, de lo politico y lo
social, como un eje para la transformacion y un objetivo de la accion.
Uno de los problemas de las epistemologias feministas latinoamericanas es que poseen un
heterogéneo abordaje conceptual, reflejo de las diversas realidades que en el espacio fisico y
geogréfico acontecen; pero el feminismo latinoamericano no ha sido capaz de aprovechar el
estallido de produccién tedrica sobre el cuerpo de manera que permita articular una reflexion
pendiente y urgente sobre las mujeres dentro de la historia de colonizacion geopolitica y discursiva
del continente.

La produccién académica que acompafia el feminismo decolonial parte de diferentes posturas que

en él intervienen. Cualquier discusién intelectual y politica sobre los feminismos del Tercer Mundo,
debe centrarse en la critica interna de los feminismos hegemdnicos occidentales y orientarse a la
formulacion de intereses y estrategias feministas basadas en la autonomia, la geografia, la historia y
la cultura. Dichos elementos deben recogerse en el discurso de esta problematica.

Segun Mohanty [19] existen 3 hipdtesis fundamentales relacionadas con esta deuda tedrica:

1. Hay una ‘colonizacion discursiva’ de la practica académica del feminismo occidental sobre las
mujeres del tercer mundo y sus luchas, que es necesario deconstruir y desmantelar.

2. Para pasar de la critica a la ‘reconstruccion’, el feminismo occidental debe poder identificar los
problemas acuciantes de las mujeres mas marginadas en el contexto neoliberal. Propone
adoptar como metodologia la nocion de ‘privilegio epistémico’, por medio de la cual se asume
un punto de vista de abajo hacia arriba, que empieza en las comunidades mas pobres y
marginales del mundo de forma de poder “acceder y hacer visibles los mecanismos de poder...
[en] la escala ascendente del privilegio”

3. Existe en el contexto actual la necesidad y la posibilidad de una comunidad feminista
transfronteriza, anticapitalista y descolonizada sostenida en la idea de ‘diferencias comunes’,
que atienda a una lucha contra los efectos nefastos de la globalizacion y entable un horizonte de
justicia y solidaridad universal.

La descolonizacion en el feminismo latinoamericano se ha concertado en una basqueda liberadora
de un discurso y de una practica politica que cuestiona y a la vez propone un andlisis de las
subjetividades producidas por raza, clase, contexto, sexo y sexualidades, asi como las relaciones
saber- poder, de las cuales emergen las voces subalternas, es aqui donde deberia situarse la
produccidn tedrica, para superar el binarismo teoria- practica, de modo que queden registradas
teorizaciones distintas, particulares, que permitan posicionar y validar el pensamiento feminista
latinoamericano como pensamiento critico particular.

3. EPISTEMOLOGIA FEMINISTA EN EL CONTEXTO LATINOAMERICANO.
ESTILOS DE PENSAMIENTO.

Los estudios sobre género se han enriquecido en los ultimos tiempos con la finalidad de explicar
comportamientos, ideologias, interpretaciones de la realidad, relaciones de poder, entre otras. El
género como herramienta para el analisis social ha sido incorporado de manera masiva en los

24



altimos afios. Sin embargo, su adecuada utilizacion exige una mirada critica a las formas
tradicionales de relacion, al cuestionamiento de los valores y creencias, asi como a tratar de
imaginar un mundo en el que las relaciones sociales estan basadas en la equidad, tal es el caso de
los estudios vinculados a la ciencia y la tecnologia.

Los “Estudios sociales de la ciencia y la tecnologia” (ESCYT) o bien de “Ciencia, tecnologia y
sociedad” (CTS), se pueden definir a grosso modo como el “estudio de las relaciones entre las
ciencias, las tecnologias y las sociedades vinculadas a las dimensiones culturales, ideoldgicas,
idiosincraticas, politicas o econdmicas que atraviesan a todos los actores” [20]

El enfoque CTS intenta entender el fendmeno cientifico tecnologico en el contexto social, con
especial atencion a sus condicionantes y consecuencias sociales. Este enfoque tiene un carécter
verificador e interdisciplinar, porque incluye disciplinas como la filosofia y la historia de la ciencia
y la tecnologia, la sociologia del conocimiento cientifico, la teoria de la educacién y la economia
del cambio técnico.

Para hablar del enfoque social de la ciencia y la tecnologia, se debe hacer en tres sentidos: teérico,
es decir, estudios orientados a la ciencia, la tecnologia y la sociedad; practico, como movimiento
social; y educativo, en ciencia, tecnologia y sociedad [21]. Estos estudios suponen, una nueva
comprension del fendmeno cientifico — tecnoldgico poniendo el acento en los antecedentes sociales
que lo explican.

El conocimiento cientifico ha de ser entendido como lo que es: un producto cultural que se disuelve
en la ideologia, las relaciones de poder y de género. Por ello colabora directamente en la
dominacion de un grupo por otro, en proyectos sociales sexistas, racistas y clasistas [22]

La ciencia, como toda obra humana se fundamenta en la ideologia de quienes la desarrollan y
tradicionalmente este puesto ha correspondido a los hombres, lo que implica a su vez un desarrollo
con condicionamiento histdrico, social y politico concreto. Esto demuestra la existencia de
obstaculos y barreras que dificultan la situacidn de las mujeres en la ciencia y es innegable que para
el logro de la equidad de género y las transformaciones socioculturales de lo que se trata es de
lograr que hombres y mujeres tengan las mismas posibilidades de acceso a la ciencia y a la
tecnologia.

Para la comprension de este fendmeno en el contexto latinoamericano se identifican colectivos de
pensamiento relevantes para los Estudios de Ciencia Tecnologia y Género (CTG), los cuales se
fundamentan en una visién occidentalista, a través del analisis de la cuestion desde investigadoras
foraneas que en ocasiones colaboran con investigadoras de la region.

Durante los afios 70 y 80 del siglo XX confluyeron varios factores que posibilitaron el desarrollo de
los estudios sobre Ciencia, Tecnologia y Género (CTG). Considerados como parte del denominado
«feminismo académico»- se fueron conformando en un campo de estudios con enfoque plural y
diversificado, viéndose representados mediante las areas de investigacion, politicas publicas y
educacion. Dentro de los aportes de los estudios CTG destacan aquellas investigaciones que han
sido fundamentales para determinar los mecanismos formales o explicitos, institucionales e
ideoldgicos, e informales o implicitos de exclusion femenina, presentes en la comunidad cientifica a
lo largo de la historia.

Otro de los colectivos de pensamiento representativos se encuentra en Brasil y se denomina como
Estudios Feministas de Ciencia y Tecnologia (EFCT). El analisis feminista de la ciencia y la
tecnologia ha ayudado a una mejor comprension de la naturaleza de la ciencia y la tecnologia, sus
procesos de produccion, su relacion con la sociedad y sus nexos con el poder de formas diversas,
siendo estos entendidos como procesos emancipadores y de liberacion en el pensamiento
latinoamericano.

Una de las caracteristicas principales de los EFCT, es que se encuentra tejido de forma entrecruzada
a otros campos que tienen su dinamica, teorias, metodologias, contextos de produccién y

25



circulacion del conocimiento y (re) conocimientos propios. La produccién de conocimiento en
feminismo, ciencia y tecnologia y la conformacion en términos de analisis tedricos, del papel que le
corresponde a la mujer en la produccion del conocimiento cientifico son algunos de los ndcleos
fundamentales dentro de este movimiento.

Estos estilos y colectivos de pensamiento pueden encontrarse en las publicaciones de eventos,
revistas y libros; a través de la difusion de logros y acciones en plataformas digitales, que
acompafiadas con el desarrollo de las nuevas tecnologias, generan contenido en redes sociales,
catedras de universidades y redes de trabajo. Estos dispositivos tecnoldgicos propician que
investigadoras de distantes geografias logren unirse entorno a problematicas similares para realizar
estudios participativos y colaborativos fundamentados desde la construccion de conocimientos
hibridos. De esta manera se transforma la construccion epistemologica de la epistemologia
feminista latinoamericana, emergiendo como una perspectiva que desarrolla una critica profunda al
conocimiento occidental y patriarcal en aras de su deconstruccion. [23]

Dentro del debate feminista sobre la epistemologia, Diana Maffia plantea la necesidad de
considerar dos tipos de diferencias: la diferencia de la perspectiva feminista en relacion al
conocimiento tradicional, y la diferencia entre diversas posiciones feministas. Con influencias de
corrientes tradicionales de la filosofia, tanto analitica como continental, diversos grados de
sensibilidad a la critica posmoderna y diversas posturas politicas (elementos no siempre
congruentes entre si y con el feminismo) se abordan problemas tradicionales como la objetividad y
la justificacion del conocimiento, poniendo atencion en el sujeto que lo produce [8].

El feminismo y las teorias feministas aportan marcos conceptuales interesantes para abordar la
investigacién sobre género en ciencia y tecnologia [24]. Estas teorias han contribuido a la
explicacion de los mecanismos sociales que operan en la desigualdad de género y también han
aportado pautas de accion.

La ciencia es la actividad humana dirigida a la adquisicion sistematica y organizada de
conocimientos verificables, los cuales permiten develar las interconexiones esenciales entre los
procesos naturales, sociales y del propio hombre, con el fin de lograr soluciones y conocimientos,
desde una perspectiva abarcadora de leyes, fundamentos y tendencias del desarrollo de la
naturaleza asi como de la sociedad.[25]

Reinterpretar los saberes cientificos es hablar de una reinterpretacion de la realidad misma, de lo
que ocurre en las universidades, de cémo el conocimiento cientifico continta transitando por los
nichos de poder y como este condiciona al primero. Por eso, varias investigadoras de la tematica
hacen alusion a la incorporacion de la perspectiva de género en los andlisis de estas
particularidades y en la planificacion de la produccion del conocimiento relativo a los intereses que
este pudiera estar legitimando y del aporte que desde ella pueda hacerse para la emancipacion de
las mujeres.

Para ello, se concibe la ciencia como una construccion por parte de una comunidad en la que
influyen otras variables sociales ademas de los parametros disciplinarios y cuyo producto no debe
ser confinado para su estudio al desarrollo dentro de la comunidad cientifica. Deben analizarse
motivaciones y consecuencias del ejercicio de la ciencia, la intervencion de intereses no reducidos
al impulso epistémico y los sesgos no visibles por formar parte de los valores compartidos por la
comunidad cientifica.

Recibir el aporte de las mujeres (de las diversas mujeres) a la ciencia no solo es justo para las
mujeres, asi como eliminar lo femenino del &mbito de conocimiento cientifico no solo es una
pérdida para ellas. Es una pérdida para la ciencia y para el avance del conocimiento humano,
porque se estrechan los horizontes de busqueda de la ciencia misma. Y es también una pérdida para
la democracia, porque todo intento hegemédnico (también el del conocimiento) es ética y
politicamente opresivo [8]

26



Investigadoras latinoamericanas como Julieta Paredes y Adriana Guzman [26] asumen que la
epistemologia feminista se entenderia como una propuesta tedrico-politica que debe nacer de
practicas sociales y comunitarias suponiendo la descolonizacion de los conocimientos, culturas y
cuerpos de las mujeres indigenas. Todo lo anterior posibilitaria ejercer autonomia epistémica, esto
es, autonomia para construir un conocimiento descolonizado que es, ademas, un conocimiento Util
para solucionar los problemas que lastiman a esas mujeres y sus comunidades. Mientras que
Amneris Chaparro [27] refuerza esta nocion al afirmar que la finalidad de la epistemologia feminista
es “analizar la forma en que la categoria género impacta en aquello que llamamos conocimiento
cientifico, y las maneras en que dicho conocimiento discrimina a las mujeres y a los sujetos
feminizados al limitar su participacion, representarles y justificarles como inferiores”.

Las epistemologias feministas han demostrado que las mujeres han estado ausentes de la generacion
del conocimiento —tanto en calidad de sujetos cognoscentes como de sujetos de conocimiento—
porque las voces que construyeron la ciencia fueron masculinas y por tanto los valores y las
relaciones de poder que se construyeron fueron en funcion de intereses masculinos.

Los estudios sobre ciencia y género evidencian que, a pesar de los avances en el acceso a la
educacidn, el trabajo y la vida publica de las mujeres; todavia persisten los sesgos y el sexismo en
estos espacios. Los trabajos sobre la participacion de las mujeres cientificas en las instituciones y la
marcada dominacién masculina en la ciencia, que se traduce en relaciones de poder desiguales,
derivan en una generalizacion de estereotipos negativos sobre las mujeres y sus capacidades
cientificas. Por ello, mientras mas poder se concentra en este campo cientifico, menos favorable
resulta para las mujeres. Esto contribuye a mantener la dominacion masculina y la segregacion
horizontal y vertical en las comunidades cientificas. [22]

Ser hombre o mujer sigue siendo determinante en el proceso de profesionalizacion. Ademas de
motivos personales y familiares, las mujeres participan menos del mundo de ambiciones y de
estrategias masculinas por lo que se dificulta su acceso a puestos de poder y prestigio. Esta
situacion se hace patente en los centros educativos de los diferentes niveles, pues aunque en ellos
se produce un crecimiento continuo de los indices de feminizacion del profesorado, persiste una
clara division sexual de las tareas que realizan y la produccién de conocimientos asociados a la
ciencia y la tecnologia.

Los feminismos han demostrado que la ciencia tiene una deuda con las mujeres en lo referente al
conocimiento que atraviesa la construccion epistémica y se acentla en las practicas cientificas. Los
feminismos surgidos desde América Latina cuestionaron no solamente la construccion del
conocimiento androcéntrico, sino la propia epistemologia feminista occidental, por reproducir
algunos comportamientos del pensamiento hegemonico.

La investigadora Maria Falconi Abad [23] plantea la existencia de multiples coincidencias entre los
feminismos del norte y del sur y su relacién con las epistemologias producidas en ellos:

v la comprensién de que todo régimen de conocimiento y verdad estd atravesado por
regimenes de poder;

v' el convencimiento de que las diferentes teorias, conceptos, saberes y conocimientos han
estado —en un sistema patriarcal— histéricamente disefiados en funcion del modelo de lo
masculino, que determind la forma de entender el mundo y los métodos e instrumentos para
aprehenderlo;

v" la critica al universalismo, radicalizada por los feminismos descoloniales y comunitarios que
cuestionaron no solo al pensamiento occidental, sino también a la tendencia universalizante
de ciertos feminismos que han homogenizado a las mujeres y sus opresiones;

v’ la importancia de superar el binarismo en la comprensiéon del mundo, el cosmos, la
naturaleza y la vida, asi como de la jerarquizacion que lo acompafia;

27



v la necesidad de construir un conocimiento situado, historizado y que responda a las
experiencias concretas de vida de las mujeres;

v" la importancia de la interseccionalidad como una forma de generar un conocimiento que
cruce las variables género/clase/raza;

v" el papel central del cuerpo como locus de expresion y concrecién de la dominacién y los
regimenes de poder.

La existencia de estudios feministas representa un profundo desafio a las formas tradicionales de
construir conocimiento ya que desde este posicionamiento se cuestiona la forma convencional de
hacer investigacion, los temas que se abordan y las visiones del mundo que se privilegian. Como
lo expresa Gloria Careaga & Epsy [28] el analisis académico de las condiciones de las mujeres
impulso las luchas feministas en la region, tanto como el activismo feminista ha enriquecido a la
academia. Los estudios feministas han sido y siguen siendo una estrategia fundamental para
fomentar la produccion del saber desde la perspectiva de las mujeres y para transformar las formas
tradicionales de construir el conocimiento cientifico. De hecho, la existencia de los estudios
feministas ha contribuido a cuestionar las narraciones y representaciones falsificadas, parciales y
perversas sobre la realidad social (y sobre los aportes de las diversas mujeres a la construccion de
esta) producidas por la ciencia androcéntrica y colonial. Los estudios feministas se convierten en
un espacio de convergencia que abre posibilidades para eliminar las separaciones drasticas entre
trabajo politico y trabajo intelectual.
Las mujeres del Sur global producen materias primas, insumos, conocimiento y teorias que se
encuentran en construccion. Estas logicas de apropiacion se sostienen en estrategias de
despolitizacion y descontextualizacidon de matriz profundamente racista, cuyo propdsito consiste en
fortalecer la jerarquizacién de los saberes y de los cuerpos que los producen.
Hacer investigacion feminista es no solo un hacer, es un andar y estar presentes en todas las
instancias de generacion del conocimiento, desde las discusiones teGricas con compafieras de
diversas procedencias, hasta los ensayos de metodologias que tensen el recetario de la ciencia
hegemonica occidental y patriarcal. Nuestra propuesta es un transito. No hay certezas cerradas, ni
férmulas exitosas, hay apertura a la reflexion critica, sensible, feminista, antirracista y del Sur. [29]
Dar voz a las multitudes diversas de las mujeres y a sus practicas politicas, socioculturales y
cientificas, en particular a las que han ocupado un lugar histérico de subalternidad, fortalece la
produccion de teoria descolonizada con un marcado caracter latinoamericano.

4. CONCLUSIONES
La epistemologia feminista se fundamenta en la discusién sobre género abordando cuestiones
relacionadas con la postura de las mujeres respecto a la ciencia y la generacion del conocimiento
cientifico implementando lo personal de la experiencia de las mujeres como una herramienta de
reflexion y andlisis critico. En Latinoamérica se visualiza el desarrollo de estilos y colectivos de
pensamiento orientados al andlisis y difusion de una ciencia con caracteristicas propias que también
enfrenta la visién androcéntrica de la ciencia. Entre ellos sobresalen los Estudios de Ciencia,
Tecnologia y Género (CTG) y los Estudios Feministas de Ciencia y Tecnologia (EFCT). Por otra
parte, la institucionalizacion de catedras universitarias y el desarrollo de redes de conocimiento
utilizan las nuevas tecnologias a su favor: redes sociales, plataformas interactivas y otros recursos
que permiten la conformacién de un pensamiento hibrido desde una ecologia de saberes, el
pensamiento decolonial y las Epistemologias del Sur.

5. REFERENCIAS

28



[1] Carosio, A. (2012). Feminismo y cambio social en América Latina y el Caribe. Buenos Aires:
CLACSO.

[2] Ferguson, A. (1998). Introduccion a la teoria feminista. Corrientes principales en la teoria 'y la
préactica del feminismo en los Estados Unidos e Inglaterra. Routledge.

[3] Madoo. P. (2003). Teoria feminista contemporanea. Teoria Sociologica Contemporanea,
Primera y Segunda Parte. La Habana: Félix Varela.

[4] Galeana, P. (2021). La cuarta ola del feminismo. Revista Foreing Affairs Latinoamerica.
www.revistafal.com/la-cuarta-ola-del-feminismo/

[5] Anderson, E.(2004). Feminist Epistemology and Philosophy of Science. En Edward. N. Salta
(Ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stanford.edu/entries/feminist-social-
epistemology/

[6] Martin, M.y Mufioz, J. (2014). Epistemologia, metodologia y métodos. ;Qué herramientas para
qué feminismo? Reflexiones a partir del estudio del cuidado. Quaderns de Psicologia, 16(1), 35-44.
doi http://dx.doi.org/10.5565/rev/gpsicologia.1213

[7] Olsen, F. (1990/2000). El sexo del derecho. En Alicia E. C. Ruiz (Comp.), Identidad femenina y
discurso juridico.pp25-42. Buenos Aires: Editorial Biblos

[8] Maffia, D. (2007). Epistemologia feminista: La subversion semidtica de las mujeres en la
ciencia. Revista Venezolana de Estudios de la Mujer, 12(18), 63-98.
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-37012007000100005

[9] Lugones, M. (2016). “Hacia un feminismo descolonial”. La Manzana de la Discordia, vol. 6,
nam. 2, 105-117. doi https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504

[10] Espinosa, Y, Gémez, D y Ochoa, K.(2014). Tejiendo de otro modo: feminismo, epistemologia
y apuestas descoloniales en Abya Yala. Popayan: Universidad del Cauca

[11] Pérez, C. & Fernandez, A. (2022). Epistemologias feministas: Aportes desde el pensamiento
latinoamericano en ciencia, tecnologia y sociedad. Universidad Y Sociedad, 14(S5), 595-605.
https://rus.ucf.edu.cu/index.php/rus/article/view/3328

[12] Mejia, J. (2008). Epistemologia de la investigacion social en América Latina. Desarrollos en el
siglo XXI. Cinta de moebio, (31), 1-13. doi https://dx.doi.org/10.4067/S0717-554X2008000100001
[13] Lander, E. (2023). Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos Espacio Abierto,
32(3), 161-188. doi https://doi.org/10.5281/zenodo.8274298

[14] Vela, L., Gonzélez, G. C., & Valdés, J. C. (2024). El abordaje cientifico de las Epistemologias
del Sur. Una revision bibliométrica. Estudios Del Desarrollo Social: Cuba Y América Latina,
12(2), 96-109. https://revistas.uh.cu/revflacso/article/view/9281

[15] De Sousa, B. (2018) Construyendo las Epistemologias del Sur: Para un pensamiento
alternativo de alternativas. Buenos Aires: CLACSO

[16] De Sousa, B. (2014). Democracia al borde del caos: ensayo contra la autoflagelacion. Estudios
De Derecho, 76(167), 161-166. https://doi.org/10.17533/udea.esde.v76n167a07

[17] De Sousa, B.(2010). Refundacion del Estado en América Latina. Perspectivas desde una
epistemologia del Sur. Plural Editores

[18] Gargallo, F. (2006). Ideas feministas latinoamericanas. México: UACM.

[19] Mohanty, C. (2008). Bajo los ojos de Occidente: academia feminista y discursos coloniales.
En, Yuderkys Espinosa, Diana Marcela Gomez y Karina Ochoa, (Ed.) (2014). Tejiendo de otro
modo: feminismo, epistemologia y apuestas descoloniales en Abya Yala. Popayan, Universidad del
Cauca.

[20] Kreimer P, Vessuri, H, Velho, L y Arellano, A. (2014) Perspectivas latinoamericanas en el
estudio social de la ciencia, la tecnologia y la sociedad. México: Siglo XXI Editores y Foro
Consultivo Cientifico y Tecnologico

29


http://www.revistafal.com/la-cuarta-ola-del-feminismo/
https://plato.stanford.edu/entries/feminist-social-epistemology/
https://plato.stanford.edu/entries/feminist-social-epistemology/
http://dx.doi.org/10.5565/rev/qpsicologia.1213
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-37012007000100005
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504
https://rus.ucf.edu.cu/index.php/rus/article/view/3328
https://dx.doi.org/10.4067/S0717-554X2008000100001
https://doi.org/10.5281/zenodo.8274298
https://revistas.uh.cu/revflacso/article/view/9281
https://doi.org/10.17533/udea.esde.v76n167a07

[21] Gonzélez, M, Lépez, J, & Lujan, J. (1999). CTS, una introduccion a su estudio. Madrid.
Espafa: Tecnos.

[22] Pessina, M. (2023) Género y ciencia: propuestas y nuevas indagaciones. Una agenda comun de
futuro.https://www.politicaexterior.com/genero-y-ciencia-propuestas-y-nuevas-indagaciones/

[23] Falconi, M.(2022). La epistemologia feminista: una forma alternativa de generacion de
conocimiento y practica. Contribuciones desde Coatepec, num. 37, 2022, 102-11.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=28171647006

[24] Colas, P. (2003). Investigacion educativa y critica feminista. Agora Digital, 6, 11-22.
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/93991

[25] Alvarez, L. (2010). Ser mujer cientifica o morir en el intento. Cuba: Academia.

[26] Paredes, J. & Guzman, A.(2014). El tejido de la rebeldia. ¢ Qué es el feminismo comunitario?
La Paz: Comunidad mujeres creando comunidad.

[27] Chaparro, A. (2021). Feminismo, género e injusticias epistémicas. Debate Feminista, afio 31,
vol. 62, julio-diciembre de 2021, 1-23. https://doi.org/10.22201/cieq.2594066xe.2021.62.2269
[28] Careaga, G & Campbell, E. (2002). Poderes cuestionados: sexismo y racismo en América
Latina. En: Desigualdades en nuestro continente. Urania A. Ungo M. Revista de Estudios de
Género. La ventana nam. 15, julio-, 2002, 424-428. https://doi.org/10.32870/Iv.v2i15.632

[29] Rodriguez, R. & Da Costa, S. (2020). Descolonizar las herramientas metodoldgicas. Una
experiencia de investigacion feminista. MILLCAYAC - Revista Digital de Ciencias Sociales, Vol.
VI, N° 11 septiembre 2019 - febrero 2020, 13-30.
https://www.redalyc.org/journal/5258/525867920001/html/

30


https://www.politicaexterior.com/genero-y-ciencia-propuestas-y-nuevas-indagaciones/
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=28171647006
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/93991
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2021.62.2269
https://doi.org/10.32870/lv.v2i15.632
https://www.redalyc.org/journal/5258/525867920001/html/

QUANDO DURKHEIM ENCONTROU HUSSERL NO MUNDO DA VIDA: UMA
LEITURAAPARTIR DE EDWARD ASHOD TIRYAKIAN

Alexandre Paz Almeida
alexpazalmeida@phb.uespi.br

Universidade Federal da Paraiba

Resumo

Neste artigo, pretendemos demonstrar a possibilidade de comparacdo entre o pensamento
sociolégico de Emile Durkheim e a fenomenologia de Edmund Husserl. Durkheim e Husserl sdo
pensadores inseridos em epistemologias relativamente divergentes, principalmente quando
comparados nas tradicdes empiristas e racionalistas, que usualmente estabeleceram principios
tedricos de onde provem o conhecimento, no caso do empirismo, fruto da experiéncia, e do
racionalismo, da l6gica racional transcendental. Neste sentido, o socidlogo norte americano Edward
Ashod Tiryakian (1978, 1979, 2009) conseguiu compreender semelhancas metodolégicas entre o
pensamento de Durkheim e Husserl, tendo em vista a compreensdo das intersubjetividades
vivenciadas no mundo da vida (Lebenswelt) e dos significados simbolicos construidos sobre as
experiéncias dos individuos na vida cotidiana, antes também analisado por Alfred Schutz na sua
sociologia fenomenologica. Nossas consideracBes, desse modo, busca apresentar reflexdes
desenvolvidas por Tiryakian a respeito dessa comparacdo improvavel entre Durkheim e Husserl.

Palavras-chave: Emile Durkheim, Edmund Husserl, Edward Tiryakian, Alfred Schutz. Lebenswelt.

When Durkheim met Hurssel in the world of life: a reading from Edward Ashod Tiryakian
Abstract

This article, we intend to demonstrate the possibility of comparing the sociological thought of
Emile Durkheim and the phenomenology of Edmund Husserl. Durkheim and Husserl are thinkers
within relatively divergent epistemologies, when compared in empiricist and rationalist traditions,
which usually established theoretical principles from which knowledge comes, in the case of
empiricism, result of experience, and rationalism, from transcendental rational logic. In this sense,
the North American sociologist Edward Ashod Tiryakian (1978, 1979, 2009) managed to
understand methodological similarities between the thoughts of Durkheim and Husserl, with a view
to understanding the intersubjectivities of the world of life (Lebenswelt) and the symbolic meanings
constructed on the experiences of individuals in everyday life, previously also analyzed by Alfred
Schutz in his phenomenological sociology. Our considerations seek to present reflections developed
by Tiryakian regarding the unlikely comparison between Durkheim and Husserl.

31


mailto:alexpazalmeida@phb.uespi.br

Keywords: Emile Durkheim, Edmund Husserl, Edward Tiryakian, Alfred Schutz, Lebenswelt.

1 Introducéo

Pretendemos, neste artigo, fazer algumas observacGes metodoldgicas a respeito da relacdo
epistémica entre Emile Durkheim e Edmund Husserl, a partir das reflexdes pioneiras do soci6logo
norte americano Edward Ashod Tiryakian. Tiryakian nasceu em 1929, foi professor de sociologia
em varias universidades dos Estados Unidos, se aposentou em 2004 pela Universidade da Carolina
do Sul.

E interessante tentar aqui demonstrar esta relacdo pouco explorada entre o pensamento
sociolégico de Durkheim e a fenomenologia de Husserl, principalmente sabendo que ambos,
aparentemente, estavam de lados opostos no universo epistemoldgico. Se tradicionalmente
Durkheim é lido enquanto um pensador positivista que olhava a funcionalidade normativa da
sociedade acima do individuo e a sociologia como uma ciéncia que promoveria a resolucdo das
patologias sociais, Husserl viu na consciéncia individual os processos reflexivos que elucida e

determina a natureza fenomenoldgica das coisas.

Em A ideia da fenomenologia, Husserl descreve sobre seu novo método que proporciona
analisar os significados das coisas tal como sdo disponiveis a consciéncia. Esta coisa ndo é algo
exterior ao individuo, mas faz parte do cogitos, ou seja, da propria significacdo do ato racional do
pensar e sua capacidade intencional inerente a consciéncia, para Husserl [6, p23] “[...] o aprender e
0 ter intuitivos e diretos da cogitatios sdo ja um conhecer”. Este conhecer que Tiryakian busca
aproximar Durkheim da fenomenologia, considerando seus os fatos sociais segundo as experiéncias

intersubjetivas de cada individuo e porventura suas interpretacdes no mundo da vida.

O mundo da vida (Lebenswelt) se torna fundamental para se refletir os approach tedricos
que Tiryakian consegue enxergar entre Husserl e Durkheim, bem como elemento essencial das
representacdes coletivas e individuais que possibilita um olhar metodoldgico de apreciacdo das
estruturas da vida cotidiana, assim como os individuos pensam e agem nestas estruturas repletas de

significados. Desse modo, ressaltamos que nossa intencdo é trazer algumas consideragdes

32



metodoldgicas, tendo em vista apontar a viabilidade tedrica desenvolvida por esses pensadores em

um campo de apreciacdo empirica.

Pensadores como Alfred Sthutz, por exemplo, que sera brevemente discutido neste texto, foi
um dos pioneiros a conseguir demonstrar uma aplicabilidade da fenomenologia de Hurssel na
interpretacdo da vida cotidiana e suas estruturas simbdlicas. A visdo de Schutz, semelhante com a de
Tiryakian, tenta agregar a fenomenologia e a sociologia na utilizacao epistemoldgica de obervacéo

social, sobretudo nos processos de interacdes entre o eu-outro, mediadas por intersubjetividades?.

2 Entre Durkheim e Hurssel: ou a consciéncia exterior do mundo da vida

Agnes Heller [5], compreendeu que a experiéncia da vida se faz por “imposi¢des” legadas ao
individuo na temporalidade histérica do cotidiano. Falamos de imposi¢do enquanto aceitamos certas
condicdes rotineiras que podem ou ndo ser compulséria e espontaneamente. Trata-se, de alguma
forma, de estruturas subjetivas e objetivas cujo contetdo simbolico e imaginario, alinhados com a
percepcao da realidade sobre os processos de dominacgdo, repressdo, contencdo e poder que nos
permite pensar e interpretar o real da vida cotidiana a que estamos acostumados e conformados [5].

Esta interpretacdo tende a corroborar com ramos distintos do conhecimento cientifico e
filos6fico, ao mesmo tempo, assume relevancia com os significados atribuidos a compreensdo
linguistica, fenomenoldgica e hermenéutica, principalmente com pensadores que propde
consisténcia ao debate sobre como age a consciéncia do sujeito e como este conduz suas agdes e
atos espontaneos em um fluxo continuo da historia [4].

Este tipo de reflexdo faz parte de um olhar metodoldgico alicercado em dois tipos ideais?, de
fundamentos epistemoldgicos que mantém vinculo com a chamada virada linguistica e
fenomenoldgica, principalmente aquelas escolas que encontraram nos nomes de Ludwig
Wittgenstein e Edmund Husserl, seus principais expoentes.

Tais analises compreendem que a consciéncia do sujeito se abastece de modelos reflexivos,
porém limitados a imperativos adquiridos, seja em um campo do aprendizado linguistico, seja por

via de fendmenos produzidos intencionalmente ao ato espontaneo de pensar, disposto na estrutura

1 Schutz e Tiryakian demonstraram que o pensamento de Husserl também compreende além das intersubjetividades,
0s processos linguisticos interdependentes entre o sujeito e a sua relagdo com o mundo da vida.
2 Aqui usamos tipo ideal segundo a concepcdo de Max Weber (WEBER, 2000), enquanto instrumento de analise
metodoldgica para uma aproximacdo légica de interpretacdo dos fendmenos sociais.

33



reflexiva do individuo, mas que se mantém aos significados disponiveis no mundo interacional da
vida ordinéria.

Esta reflexividade, conforme Tiryakian [13], define o esquema metodologico da
fenomenologia husserliana, ao se perceber que a intencionalidade consiste na ideia de que a
consciéncia do sujeito é sobre algum elemento que se encontra exterior. Dai que Tiryakian refletiu
sobre algo pouco percebido na intencionalidade fenomenoldgica, que seria compreender 0s
fendmenos sociais, sobretudo as intencdes pelas quais os individuos direcionam as atences aos
significados de objetos e dos seus relacionamentos sociais.

Os significados, na fenomenologia husserliana, por mais que esteja focado na consciéncia
individual e na experiéncia construida na subjetividade do mundo da vida, carrega também as
intersubjetividades que torna as experiéncias compartilhadas socialmente. Essas experiéncias fazem
parte dos atos que a intuicdo fenomenoldgica corresponde a acdo da consciéncia em perceber o
objeto e 0 mundo exterior, ou seja, a consciéncia reflete sobre aquilo que se encontra fora dela e
através dela torna a coisa em si e parte do eu.

Pensado segundo a reducdo fenomenoldgica de Husserl (1975), a consciéncia adquirida,
estabelecida numa relacdo reciproca entre o sujeito e o objeto, viabiliza a expansdo criativa do
individuo em atos espontaneos, porém intencionais, de reflexdo e pensamento. Isto quer dizer que o
sujeito reflexivo, na fenomenologia husserliana, estar, consequentemente, em direcdo a um
exercicio continuo de autoimagem e retorno a si. Logo, a consciéncia, para Husserl [6], possui 0
poder de reflexividade onde o sujeito se firma e recria a sua condicdo existencial. H4, na reducéo
fenomenoldgica de Husserl [6], como aponta Alfred Schutz [10] [12], principalmente no que este
pensador interpreta a partir de um “cendrio cognitivo do mundo da vida”, as bases fenomenoldgicas
ao entendimento da estrutura da vida social, especificamente da cotidiana.

N&o obstante, para Husserl [6] [7], muito mais na aparéncia 6bvia de uma maxima como:
“todo ato de pensar e todo pensamento ¢ sempre a consciéncia de alguma coisa”, Husserl analisa
que o conhecimento se produz segundo as experiéncias partilhadas pelo sujeito no fluxo continuo
que a vida produz. E uma tentativa de perceber o que é ou como se funda o conhecimento do sujeito
segundo suas interpretacdes conscientes na experiéncia cognoscivel do mundo da vida e
compreender seus significados. Schutz [6], nos mostra que este mundo da vida também funda uma
vida cotidiano onde a biografica do individuo faz parte de experiéncias subjetivas e objetivas

reciprocamente.

34



Subjetividade e objetividade que Husserl [6] [7] entende a partir da reducdo fenomenoldgica,
colocando em evidéncia as experiéncias subjetivas intencionadas na consciéncia individual, em
consonancia ao mundo exterior disponivel a cada um, mas que mantém uma estrutura simbolica,
imaginario e/ou objetificada na reciprocidade entre o eu e 0 outro, entre a consciéncia e o objeto.
Deduzimos que a fenomenologia husserliana tem a intencdo de mostrar os processos criativos do
conhecimento adquirido conscientemente pelo individuo, na relacdo continua ao mundo da vida

com o0 eu-nos, precisamente experiéncias compartilhadas e apreendidas na vida ordinaria [16] :

Toda a vivéncia intelectiva e toda a vivéncia em geral, ao ser levada a cabo, pode
fazer-se objeto de um puro ver e captar e, neste ver, € um dado absoluto. Esta dada
como um ente, como um isto-aqui (Dies-da), de cuja existéncia ndo tem sentido
duvidar [7 p. 55-56].

E simultaneamente neste puro ver e captar, no isto-aqui e isso-acold, que Husserl [7] , analisa
0S processos intencionais da razdo real-objetiva (noesis: ato de perceber) e do simbdlico-subjetivo
(noema: o objeto ou a coisa que se representa) conservados nas experiéncias intersubjetivas dos
sujeitos.

Neste sentido, a historia, a memoria, os vinculos de afinidades, assim como as redes de
solidariedade e sociabilidade, se dispbe ao ator social segundo motivacdes e predilecdes de uma
consciéncia interdependente ao outro, assim como condiz com a experiéncia e a visdo do mundo
agregado aos atos do pensamento intersubjetivo, a servico no e para o sujeito em relacdo de
reciprocidade entre o noesis e noema. Noesis e noema, é entendido aqui, na perspectiva de
Tiryakian [13] [15], como parte da fenomenologia hursserliana que explora as dimensdes
transcendentais da vida social e 0s processos ontolégicos que funda o mundo interacional aos atos
intencionais da consciéncia individual (noeses) sobre aquilo que é observado exterior ao individuo
(noema).

Tiryakian entende que a fenomenologia agregaria um valor epistemoldgico as ciéncias
sociais, ampliando uma visdo mais holistica que pudesse integrar tanto as estruturas da sociedade,
quanto os significados que os individuos atribuem as experiéncias cognosciveis dentro dela. Estes
significados compdem a sintese tedrica de Tiryakian entre o estrutural-funcionalismo de Drukheim
e a fenomenologia de Hursserl, aplicadas as experiéncias subjetivas e objetivas entre a diade
individuo e sociedade. Em resumo, trata-se de um esforco metodologico em que a sociologia de
Durkheim e a fenomenologia de Hursserl se funda para aprofundar os estudos dos sistemas

funcionais da sociedade, assim como 0s processos subjetivos inerentes aos individuos.

35



A relacdo entre estrutura social e agéncia individual também faz parte da tradicdo das
epistemologias que direta ou indiretamente descendem do pensamento positivista-funcionalista,
sobretudo da sociologia de Durkheim e sua concepcao de exterioridade funcional dos fendmenos
sociais conforme os substratos da consciéncia coletiva-individual, ou seja, compreende a defini¢cdo
durkheimiana de fato social [1].

E sobre o olhar do fato social durkheimiano que Tiryakian [13 [14] [15], aponta as
convergéncias entre Durkheim e Husserl, quando percebe uma espontaneidade atribuida aos atos
intersubjetivos da consciéncia coletiva. Desse modo, 0s atos representativos da consciéncia que
faculta a experiéncia do sujeito ao objeto, em Edmund Husserl, segundo Tiryakian, sdo analogas a
interpretacéo das representacdes da consciéncia coletivas vista por Durkheim.

Cabe aqui ressaltar que por mais que Durkheim tenha direcionado seu projeto sociologico
para mostrar formas de manutencdo de determinadas disposi¢des consensuais, principalmente no
que diz respeito a valores, regras e afinidades morais entre sociedade e individuo [1] [2], as
intersubjetividades sdo visiveis nos processos funcionais das solidariedades organicas e mecanicas,
como demonstra Tiryakian [15] em obras seminais como Da divisao do trabalho social e As formas

elementares da vida religiosa de Durkheim.

[...] has a fundamental continuity with the development of Durkheim’s thoughts;
in fact, in some respects, it is the culmination of themes he had broached in his
earliest essays. In particular, Durkheim had in 1886 outlined the profound
interrelationship and interdependence of religion, morality, and social
organization, and these themes are the contextual background of his ‘middle
period’. The background comes to the fore in The Elementary Forms, which
should be properly seen as much more than a study of the social structures of
religion: it is an investigation into the essential structures of social consciousness
[15 p. 27]°.

S&o representacdes do eu-outro conscientemente compartilhadas, figurando uma nogéo
intersubjetiva e interpessoal do eu-nés em um social especifico. Consequentemente, Durkheim [2],
observou que as representagdes coletivas sao concebidas de maneira a gerar um sistema funcional
relativamente coeso e normativo, em virtude das pressdes que a coercitividade das leis e as regras

morais podem ou ndo se cristalizar em um determinado grupo, ou sociedade.

% [...] existe uma continuidade fundamental com o desenvolvimento do pensamento de Durkheim, na verdade, em
alguns aspectos, é o culminar de temas que ele estudou nos seus primeiros ensaios. Em particular, Durkheim delineou
em 1886 a profunda interrelacdo e interdependéncia da religido, da moralidade e da organizagdo social, estes temas sdo
o pano de fundo contextual do seu “periodo intermediario”. O pano de fundo se encontra em As Formas Elementares,
que deveria ser visto como muito mais do que um estudo das estruturas sociais da religido: é uma investigacdo sobre as
estruturas essenciais da consciéncia social ( Tiryakian, 1978, p. 27). Traduc&o livre nossa.

36



Todavia, como lembra Tiryakian [13], existe uma proximidade entre o pensamento de
Durkheim e Husserl, principalmente ao se entende que as representacdes coletivas, assim como a
intencionalidade da consciéncia, sdo compostas por simbolos exteriores ao sujeito. Tais simbolos
produzem emocdes e possiveis formas de solidariedade que podem ser encontradas tanto nas
representacdes coletivas durkheimiana, ou nas sensacOes exteriores que fazem parte da nogéo

husserliana de hylé, isto €, dos processos subjetivos que compde a percepcao.

[...] ha bases intrigantes de convergéncia entre Durkheim ¢ Edmund Husserl, o
fundador da moderna Filosofia Fenomenoldgica, nascido um ano depois de
Durkheim; ambos buscaram um fundamento transcendental para o conhecimento e
a razdo, e ambos buscaram uma consciéncia transcendental que ndo se voltasse
para “o outro mundo”. Drurkheim buscou essa transcendéncia na conscience
collective “a mais alta forma da vida psiquica”, ja que ¢ a consciéncia da
consciéncia. Husserl encontro-a, inicialmente, no ego transcendental; em seus
altimos anos, porém, parecia gravitar cada vez mais para posi¢do durkheimiana [13
p. 284] grifos do autor.

Ainda segundo Tiryakian [13] [15], o conceito de Lebenswelt, interpretado como “mundo da
vida”, na fenomenologia de Husserl, permanece analoga com a nogdo de conscience collective de
Durkheim, pois ambos buscam estabelecer principios aprioristicos ao entendimento de uma
consciéncia transcendental, resultado, sobretudo, da influéncia kantiana em seus fundamentos
metodoldgicos para apreensdo da realidade, neste caso, transcendental.

H& um diéalogo entre a fenomenologia husserliana e a sociologia durkheimiana, mesmo sob
aparente divergéncias metodoldgicas, tensionadas nas ciéncias sociais desses pensadores, como
mostra Tiryakian [13], quando reduzidas apenas a tradi¢cdes filoséficas especificas, caso de
Durkheim, associado ao positivismo e Husserl a fenomenologia.

Para Tiryakian [13], tanto Durkheim como Husserl asseguraram um projeto de estabelecer um
método de apreciacdo da realidade segundo as esséncias dos fendmenos exteriores a propria
consciéncia coletiva e individual, resultado da influéncia dos imperativos categdricos kantianos
sobre estes dois pensadores. Tiryakian [13 p. 283] percebe que as representacdes sociais criadas
pela consciéncia coletiva em Durkheim, semelhantes as noemata de Husserl, sdo estruturas a priori
construidas em determinado mundo social disponivel ao individuo, assim como as estruturas do
pensamento seriam a priori porque sua natureza faz parte de uma coletividade e transcende a
vontade individual.

Desse modo, a tratar os fendmenos sociais como fato social, exterior a vontade individual e

firmados perante julgamentos coercitivos, Durkheim analisa que as representagfes sociais sdo

37



realidades fenoménicas, em um sentido préximo ao utilizado por Husserl [13], Tiryakian percebe,
no tocante a0 mundo da vida e as representacdes coletivas, assim como na propria nogao
aparentemente abstrata dos fendmenos sociais observados enquanto “coisa ”’, uma estrutura analoga
de pensamento metodoldgico que intenciona interpretar a realidade social mediante as experiéncias
sensiveis dos sujeitos coletivos e individuais, sejam estas reduzidas eideticamente, como fez
Husserl, ou tratadas como coisas, como compreendeu Durkheim ao elaborar o fato social, nas
palavras de Tiryakian [13p. 42]:

When Durkheim said the sociological attitude must treat these phenomena as
‘things,” he clearly meant not that social phenomena are to be treated as if they
were in the same domain as physical ‘entities’ but that they must be approached
free from the prejudices of the natural attitude which makes naive assumptions as
to how social phenomena are constituted. Hence his injunction ‘all preconceptions
must be eradicated’ is of the same methodological import as Husserl’s dictum, ‘to
the things themselves;’ in both, there is an emphasis on the bracketing of the
natural attitude if we are to go behind appearances to the ground of reality*.

Analisar os fendmenos sociais além das “entidades fisicas”, no pensamento sociologico de
Durkheim, como mostra Tiryakian, parece ampliar a teoria durkheimiana a um campo de
compreensdo maior do que seus vinculos epistemoldgicos ligados a objetividade positivista, bem
como demonstra sua perspectiva de um olhar das subjetividades inerentes aos fenémenos sociais,
tratados como “coisa”.

Esta coisa, exterior aos sujeito, do qual fala Durkheim, proporciona sair da visdo simpléria do
dominio da atitude natural e suas concepg¢des preestabelecidas, do mesmo modo que Husserl
pensava que as coisas em si devam ser percebidas na sua propria condi¢cdo fenoménica do mundo
exterior, ou seja, esta disponivel a interpretacdo e significado presente a consciéncia do sujeito.
Parece que neste caso, tanto para Durkeim como para Husserl, o sentido do ser (individuo) ou do
fendmeno (social) sdo indissociaveis.

A partir das ideias de Tiryakian, buscamos descrever esta aproximagao pouco provavel entre
0 pensamento da fenomenologia husserliana e a sociologia durkheimiana, assim como seu carater

inovador em demonstrar semelhangas metodoldgicas entre estes dois pensadores, principalmente

4 Quando Durkheim disse que a atitude socioldgica deve tratar os fendmenos como “coisas”, ele ndo estava dizendo que
os fendmenos sociais sdo percebidos no dominio das “entidades” fisicas, mas estudados livres dos preconceitos da
atitude natural, que cria suposic8es ingénuas sobre como os fenémenos sociais sdo constituidos. Portanto, sua afirmacéo
de que: “todos os preconceitos devem ser erradicados”, ¢ da mesma importancia metodologica que o ditado de Husserl:
“para as coisas em si”. Em ambos, existe a énfase na colocagdo entre parénteses da atitude natural, isto se quisermos ir
além das aparéncias que funda a realidade (TIRYAKIAN, 1978, p. 42). Traducdo livre nossa.

38



quando se intenciona compreender a realidade social em suas estruturas fenoménicas e a viabilidade
dos significados das intersubjetividades no mundo da vida (Lebenswelt).

Tiryakian [13 p. 293] também descreve a sensivel percepcdo de Durkheim em entender que
este mundo da vida agrega experiéncias de: “sentimentos e afetividades repletos de simbolos
compartilhados em estados de afetividades coletivas, como, por exemplo, credos religiosos,
oragdes, etc”. Compreendemos que, no projeto socioldgico durkheimiano ha uma intencdo de
analisar a dindmica social da vida cotidiana sob um olhar sociolégico que, como percebeu Tiryakian
[13] [14], valorizou os fendmenos sociais das emocgdes e subjetividades que tendem a manter o
exercicio da solidariedade e dos vinculos sociais em pleno funcionamento, como, por exemplo, 0s
rituais religiosos demonstrados em As formas elementares da vida religiosa.

Ja na fenomenologia husserliana, a nocdo de Lebenswelt provém também das representacdes
sociais integrados na dindmica do cotidiano. Schutz [12] [10], como um importante tedrico do
pensamento de Husserl e um dos grandes expoentes do uso da fenomenologia nas ciéncias sociais,
percebeu que Husserl chamou de: “sedimentacdo do significado” [12 p. 74], os processos de
experiéncias conscientes do sujeito, intencionalmente adquiridos ao longo de sua trajetéria de vida.
Tal trajetoria faz parte do “estoque de conhecimento” [12, p.74] adquiridos na vida diaria e que,
cotidianamente, reconduz o sujeito a acessar atos espontaneos armazenados na memoria,
fundamentais para manutencéo do conhecimento de si e dos demais sujeitos sociais.

N&o obstante, se Alfred Schutz enxergou na fenomenologia husserliana as bases para uma
interpretacdo sociologica da vida cotidiana, ja ndo tinha a mesma “simpatia” em relacdo a
Durkheim, mesmo reconhecendo a importancia deste em suas teses sobre a cultura e as religides
ditas “primitivas” [11] [8].

E compreensivel as criticas de Schutz a Durkheim, talvez mais critico as tradicdes ou
abordagens metodologicas que se absteve de estudos mais consistentes da “natureza” abstrata e
subjetiva intrinseca a realidade social [12] [10]. Todavia, nos trabalhos de Tiryakian [13] [14], como
haviamos comentado antes, existe um desconhecimento sobre o olhar fenomenologico a obra de
Durkheim e sua preocupagcdo com a subjetividade das relagfes sociais que, possivelmente,
pensadores como Schutz ndo teria percebido.

Segundo a tradicdo fenomenologica a que Alfred Schutz estava vinculado e sem negar toda a
influéncia husserliana em ao seu pensamento, podemos entender o esfor¢o tedrico e metodologico
deste pensador para ampliar a fenomenologia as ciéncias sociais e 0 seu reconhecimento pioneiro

neste projeto intelectual.

39



Como enfatizou Luckmann [8], seu discipulo mais proeminente, Schutz buscou, em diélogo
constante com a filosofia, com a fenomenologia de Husserl e a sociologia interpretativa de Weber,
desenvolver ou aplicar o método fenomenoldgico a uma “analise descritiva da formagdo do mundo
da vida cotidiana ¢ da experiéncia humana” [8. p. 8]. Acrescentamos aqui a influéncia de Henri
Bergson ao pensamento de Schutz, pois foi mediante uma leitura bergsoniana, dos processos
ininterruptos do tempo vivido na durée de vie, que Schutz [10 p.83] enxerga, como exercicio de
pesquisa: “uma vivéncia decorrida, desvaida, acabada, em suma, passada”. Passada porque na
durée, o sujeito que experimenta a sua biografia, rememora, retrospectivamente, o seu passado no
presente condicionado pelo cotidiano [10].

Se preferimos tentar compreender, at¢é o momento, a sociologia durkheimiana a
fenomenologia hursserliana, foi na intencéo de relativizar o debate sobre a interpretacdo do mundo
da vida, no qual se percebe, na estrutura do fato social, bem como na intencionalidade consciente
das experiéncias individuais, reflexdes complementares sobre os significados da vida ordinéria e
apreensoes intersubjetivas dos sentidos do homem comum.

Vale aqui, por fim, descrever uma citacdo de Durkheim extraida de As Formas Elementares
da Vida Religiosa [13p. 45-46] para demonstrar seu pensamento metodologico na possibilidade de
aplicacéo epistémica a interpretacdo da realidade fenoménica, neste caso especifico, no modo como
a vida religiosa e sua intersubjetividade simbdlica se processa na consciéncia individual.

[...] Compreende-se desde entdo como a razdo tem o poder de ultrapassar o
alcance dos conhecimentos empiricos. Ela ndo o deve a uma virtude misteriosa
qualquer, mas simplesmente ao fato de que, segundo uma formula conhecida, o
homem é duplo. Ha nele dois seres: um ser individual que tem a sua base no
organismo e cujo circulo de acdo encontra-se, por isso mesmo, estreitamente
limitada, e um ser social que representa em nds a mais alta realidade, na ordem
intelectual e moral, que possamos conhecer pela observagdo, ou seja, a sociedade.
Essa dualidade da nossa natureza tem como consequéncia, na ordem pratica, a
irredutibilidade do ideal moral ao maébil utilitario, e, na ordem do pensamento, a
irredutibilidade da razéo a experiéncia individual.

O achado aqui se estd alem das formulacGes epistemoldgicas classicas contrarias a
confluéncia entre o empirismo e racionalismo, mostrando, como enfatiza Tiryakian, na sua leitura
sobre As Formas Elementares, um amadurecimento de Durkheim em entender a importancia da
religido como um fendmeno social suscetivel as interpretaces tedricas desprendidas de seu
julgamento intelectual, mas enquanto valores essenciais ao desenvolvimento da solidariedade, sua

importancia para o estreitamento dos vinculos afetivos e do fortalecimento moral dos grupos

40



humanos que tem no mundo da vida, o seu modo de existir socialmente e ser coletivamente

individual.

3 Consideracoes finais

Tentamos demonstrar que o conceito de mundo da vida (Lebenswelt), desenvolvido por
Husserl e posteriormente expandido por pensadores como Alfred Schutz, refere-se as experiéncias
dos sujeitos ao universo do cotidiano e seus significados. Tiryakian encontrou no mundo da vida
uma ponte entre o0 reino subjetivo da experiéncia pessoal e as estruturas objetivas que Durkheim
analisou, visando o desvelamento das essenciais da consciéncia coletiva.

A ponte entre Durkheim e Husserl, descrita por Tiryakian, tende a demonstrar uma teoria da
vida social que pudesse reconciliar o estruturalismo positivista de Durkheim, com a experiéncia
subjetiva da Lebenswelt na fenomenologia husserliana. Este olhar também se mostra critico porque
a sociologia e a filosofia em meados do século XX estavam divididas entre correntes
epistemoldgicas focados na estrutura social e objetividade do mundo social, (por exemplo,
Durkheim) e aquelas mais compreensiveis aos significados subjetivos da experiéncia individual

(vista no olhar de fenomendlogos como Husserl e seus discipulos, caso de Alfred Schutz).

Mais uma vez reforcamos que a sintese de Tiryakian, foi demonstrar elementos
epistemoldgicos que possam estabelecer o didlogo entre a objetividade e subjetividade como
exercicio metodoldgico de analise compreensiva das formas sociais, em consonancia com as agoes

dos individuos e suas producdes de significados.

Neste sentido, por mais que exista certa “distdncia” metodoldgica entre tradigdes
fenomenoldgica, positivista ou estruturalista, podemos apontar a possibilidade da interpretacdo da
realidade social a partir das experiéncias intersubjetivas, construidas pelos atores sociais nos
sedimentos dos significados, como enfatiza Schutz [10] [12], inerente a um universo que se
processa, aparentemente, imperceptivel ao sentido objetivo da consciéncia individual e que pode ter
despertado o interesse de Tiryakian compreender em Durkheim, ndo s6 o soci6logo da consciéncia
coletiva subordinada ao “reino social”, mas conectado a acoOes e crencas de cada individuo as suas
experiéncias projetadas na significacdo da Lebenswelt, antes também apreciada por Husserl e

fundamental para os pilares da sua fenomenologia.

Referéncias

41



1. DURKHEIM, Emile. Sociologia e Filosofia. Sdo Paulo: icone, 1994.

2. DURKHEIM, Emile. Da divisdo do trabalho social. S&o Paulo: Martins Fontes, 1999.
3. DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totémico na Australia
Séo Paulo, Martins Fontes, 1989.

4. GADAMER. Hans-Georg. Verdade e método: tragos fundamentais de uma hermenéutica
filosofica. Petropolis: Vozes, 1997.

5. HELLER, Agnes. O cotidiano e a histdria. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2008.
6. HUSSERL, Edmund. Investigac6es Logicas. Sdo Paulo, Abril Cultural. 1975.

7. HUSSERL, Edmund. A ideia da fenomenologia. Lisboa/Rio de Janeiro: Edi¢des 70, 2000.

8. LUCKMANN, Thomas. Prologo. In, Las estructuras del mundo de la vida. Buenos Aires:
Amorrortu Editores, 2001.

9. SCHUTZ, Alfred. Sobre multiplas realidades. In, Revista Brasileira de Sociologia da Emocéo -

RBSE. V. 18, N° 52, Abril de 2019. http://www.cchla.ufpb.br/rbse/

10. SCHUTZ, Alfred. A construcéo significativa do mundo social: Uma introducao a sociologia
compreensiva. Rio de Janeiro: Vozes, 2018.

11. SCHUTZ, Alfred e LUCKMANN, Thomas. Las estructuras del mundo de la vida. Buenos
Aires: Amorrortu Editores, 2001.

12. SCHUTZ, Alfred. Fenomenologia e relagdes sociais. Rio de Janeiro: Zahar Editores. 1979.

13. TIRYAKIAN, Edward. “Emile Durkheim”. In, Bottomore, Tom e Nisbet, Robert. Histéria da
analise socioldgica. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979

14. TIRYAKIAN, Edward. For Durkheim: essays in historical and cultural sociology.
Surrey/United Kingdom: Ashgate Publishing, 2009.

15. Tiryakian, Edward. “Durkheim and Husserl: A comparison of the spirit of positivism and the
spirit of phenomenol” (ogy). In J. Bien (Ed.), Phenomenology and the social sciences. A dialogue.
Martinus Nijhoff, (pp.20-43), 1978,

16. WAGNER, Helmut R. Introducdo: a abordagem fenomenoldgica da sociologia. In,
Fenomenologia e relagGes sociais. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979.

17. WEBER, Max. Metodologia das ciéncias sociais. S&o Paulo: Editora Cortez, 2000.

42


http://www.cchla.ufpb.br/rbse/

https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/sociales/about/submissionsGESTION COMUNITARIA
E INTERCESION ESTATAL: UNA MIRADA CRITICA

COMMUNITY MANAGEMENT AND STATE INTERCESSION: A CRITICAL LOOK

Ricardo J. Chaparro-Tovar
Instituto Nacional de Investigaciones Agricolas (INIA) Maracay, Venezuela
Correo: ricardochaparroinia@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0749-726X

RESUMEN
Dentro del sector pablico latinoamericano ha ido ganando espacios la gestion comunitaria como una
via efectiva para buscar soluciones desde las mismas comunidades, lo cual implica que, los
organismos publicos deben cambiar sus modelos gerenciales. Este ensayo explora desde la mirada
de tedricos este tema, con énfasis en la realidad venezolana, entre las reflexiones finales destaca que
la gestién comunitaria amerita un tipo de participacion especifica, autentica y genuina.
Palabras claves: Gestion; comunidades; gerencia; gobierno; participacion

ABSTRACT
Within the Latin American public sector, community management has been gaining space as an
effective way to seek solutions from the communities themselves, which implies that public
organizations must change their management models. This essay explores this topic from the point
of view of theorists, with emphasis on the Venezuelan reality, among the final reflections it stands
out that community management deserves a specific, authentic and genuine type of participation.
Keywords: Management; communities; management; government; stake

0 INTRODUCCION

La congregacion del ser humano en distintos espacios de convivencia ha permitido, histéricamente,
generar cambios trascendentales en la humanidad. Este aspecto de asociacion humana se concreta
en las comunidades, como formas de organizacion social, gestdndose por la convergencia de
intereses desde lo individual hasta confluir en acciones colectivas, cristalizadas estas, en cambios
economicos, politicos y sociales, por mencionar algunos.

La forma de organizacién social tiene su génesis desde la era aristotélica, asi lo manifiesta Gil [1],
al sefialar que el modo de vida de los griegos se baso en la comunidad. Sefiala el autor que la
persona existia en funcion de la comunidad y no de forma contraria. La existencia de vida
individual se entendia como existencia con los otros dentro de la estructura comunal.

Por su parte, Platon, citado por Gil [2], refiere en el libro 1l de la Republica, que la polis nace en el
momento en el cual, las personas no son capaces de sustentarse por si mismas. Es decir, requieren

de otros para gestionar y dar respuestas a ciertas necesidades. De alli que la polis se traduce en
43


https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/sociales/about/submissions
mailto:ricardochaparroinia@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0749-726X

comunidad, en la cual se cubren requerimientos de forma solidaria, atendiendo a capacidades
individuales, a la luz de una ayuda en comun. Asi mismo, el caso de las comunidades, asumiendo la
gestion en espacios publicos, se evidencio en Francia durante el afio 1871 con la aparicién de la
conocida Comuna de Paris, lo cual, mas que un acontecimiento politico insurreccional, se considera
como una de las primeras iniciativas en el siglo XIX cuando las comunidades gestionaron de
manera directa bienes y servicios publicos.

En el contexto contemporaneo de una sociedad globalizada la expansion y asentamiento
demogréfico, entre otros aspectos, trajo consigo el incremento en la demanda de productos y
servicios, al mismo tiempo emergieron problemas complejos, como los atinentes a la produccion de
alimentos. Es asi como, en la actualidad, se considera la gestién comunitaria como una via efectiva
para buscar soluciones desde las mismas comunidades, donde se manifiestan sus problemas. Por
esto, este tema se ha convertido en iniciativa para el desarrollo de investigaciones en diversos
campos del conocimiento. Entre ellas, se destaca el tema de la gestion comunitaria en recursos
naturales abordado por la investigadora premio Novel de Economia Elinor Ostrom.

Vinculado a ello Rosal [3] dice que a nivel mundial la tendencia iba méas alla de la simple gestion
econdmica o técnica de las inversiones, que requeria un abordaje integral, y que involucraba no sélo
a los empresarios sino a una diversidad de actores, desde gobierno, hasta comunitarios de los
territorios donde se desarrollan las hidroeléctricas.

En este orden de ideas, es importante mencionar que hoy en dia la gestion comunitaria ha permeado
la Organizacion Internacional de Normalizacion, al incorporar mediante la normativa 1SO [4] la
gestion comunitaria como instancia medular hacia la sustentabilidad de la sociedad en su conjunto.
El tema de la gestién en el espacio publico en Venezuela se introduce en 1939 con el Programa
Nacional de Inversiones (PNI), se crea en ese afio la Oficina Central de Coordinacion y
Planificacion de la presidencia de la Republica (CORDIPLAN) responsable de formular los planes
de desarrollo del pais, cuyo objetivo fue establecer un sistema nacional de planificacion integrado.
Con esto se busco que la mayoria de los organismos publicos participaran desde la formulacion
hasta el seguimiento de planes tanto a nivel nacional como regional, para lograr asi una gestion mas
realista y adecuada a su contexto social.

Considerando lo anterior, la participacion en la gestion publica venezolana se gestd como un
mecanismo de coordinacion entre los mismos drganos e instituciones publicas. En consecuencia, la

gestion comunitaria aparece producto de la exigencia de las mismas comunidades por obtener

44



espacios de control directo en el manejo del accionar publico y en funcién de un reclamo para
lograr la toma de decision y la resolucidn directa de sus problemas.

Debido a esto, en los ultimos tres lustros la gestion comunitaria dentro del sector publico
venezolano ha ido ganando espacios con los consejos comunales. Estos representan una expresion
legitima de organizacion del pueblo, y son considerados, por el marco juridico venezolano, como
instancias de ejecucion de proyectos que buscan resolver problematicas sentidas en el mismo
entorno comunitario. Lo cual implica que, desde el nivel nacional hasta el local, los organismos
publicos deben cambiar sus modelos gerenciales para apoyar a los Consejos Comunales en la
busqueda de las soluciones que ellos demandan.

1.-LA PARTICIPACION SOCIAL COMO PRAXIS GERENCIAL

La praxis gerencial en el contexto publico latinoamericano no sélo esta ligada al ambito del
conocimiento técnico. Se manifiesta, también, en la cultura intrinseca en cada uno de los paises de
esa region, en la materializacion de aptitudes y actitudes de las practicas humanas. Estas Ultimas
impregnadas de posturas ontoldgicas y axiolégicas que acompafian la toma de decision en la
ejecucién de los procesos gerenciales. Por lo tanto, se hace necesario considerar la importancia de
las nuevas tendencias que circunscriben la praxis gerencial publica dentro de la dimensién
axioldgica preponderante en la actualidad, pues actualmente, se estan gestando transformaciones en
los comportamientos éticos-gerenciales en lo concerniente al tema de la praxis gerencial.

Desde esta percepcién, es preciso aclarar el término de praxis gerencial desde las palabras de
Pereira, Vivas y Vasquez [5] como el resultado del conjunto de multiples practicas, que se
reconfiguran en el momento de ser ejecutada, tiene el caracter poiético o creativo de alli el
continuum proceso reflexivo y auto reflexivo por parte de quien ejecuta la accion y/o toma la

decision.

Es evidente que la praxis gerencial en el quehacer publico es el resultado de trasformaciones
creativas, la cual es asumida en los paises latinos como un efecto de la globalizacion. En esta
direccion, en el contexto latinoamericano vemos como la concrecion de este hecho se materializa,
en el momento, cuando encontramos empresas publicas que incorporan, en su praxis gerencial,
cambios de filosofia corporativa que repercuten en la relacién Estado-Sociedad, direccionadas por
politicas publicas que contemplan la participacion de la sociedad organizada en la administracion
directa de bienes y prestacion de servicios publicos, lo cual permite que emerjan los Ilamados

Estados socialmente responsables.

45



En este orden de ideas, en el mundo las empresas estatales ejercian su gestion atendiendo apenas el
control fiscal relacionado con el gasto publico. Hoy en dia, atienden a nuevas tendencias de la
praxis de gerencia publica donde incorporan indicadores de indole humano como niveles de acceso
a servicios publicos e indices de participacion ciudadana, por nombrar algunos. Tomando esto como
un ejemplo de ese comportamiento ético que se asume desde la praxis gerencial vinculada al
elemento social. Los aspectos mencionados conllevan a generar trasformaciones que estimulan la
flexibilidad de las organizaciones publicas y promueven, asi, incrementar la calidad de vida de los
ciudadanos.

En América Latina se reporta, como praxis, la carencia de participacion comunitaria en la gestion
desarrollada por instituciones publicas. Este hecho se revela, especificamente, en la asignacion
directa de recursos a las comunidades, lo cual minimiza los impactos positivos que la sociedad
espera de la gestion publica; al respecto Sanchez [6] hace referencia al caso de América Latina al
expresar que, ya no es suficiente con que el gasto publico sea formalmente legal, sino que, ademas,
se hace necesario producir los resultados que de él espera la sociedad. Es decir, que sea eficiente y
eficaz.

Las instituciones u organismos publicos en Venezuela no escapan de estas tendencias, precisan
ejecutar su gestion de manera participativa, dinamica y transparente. Adicionalmente, deben
satisfacer las demandas de informacion, interna y externa. Por lo tanto, ejecutar la gestion de
manera conjunta con las comunidades organizadas, debe ser una premisa estratégica. Debido a que
esto permitiria conocer los impactos generados de sus procesos, productos, planes y programas en
su entorno institucional, como respuesta a las demandas sociales provenientes de su campo de
accion.

2..-GESTION COMUNITARIA E INTERCESION ESTATAL: UNA MIRADA CRITICA

La relacion de los gobiernos con las comunidades, histéricamente, ha estado cefiida por politicas
orientadas al dominio e imposicion, coartando la participaciéon y construccion colectiva de nuevas
realidades sociales. Como respuesta a este hecho, las comunidades se han organizado y ejercido
acciones para obtener espacios de poder sobre asuntos que les afectan directamente. Es asi como se
percibe la gestion desde la accidn socialmente participativa y como una via para ejercer el poder
dentro en las mencionadas relaciones.

Desde esta perspectiva, la gestion toma relevancia puesto que, por medio de ésta, se ejecutan los

procesos gerenciales dentro de organizaciones tanto publicas como privadas. Para ello, la gestién se

46



sustenta en pilares o bases que permiten fortalecer el proceso gerencial, Vecino [7], distingue cuatro
pilares para llegar a una gestion relevante, los cuales se mencionan a continuacion:

a.-El trabajo en equipo: sefiala este pilar como alternativa para crear en los participantes el sentido
de pertenencia y asumirse como participes de los resultados logrados de manera conjunta.
Asimismo, contribuye a consolidar el reconocimiento del otro como actor requerido en el resultado
esperado. Por lo tanto, es la manifestacion de sabiduria, dentro del equipo de trabajo y en definitiva
el mismo trabajo en equipo, lo que posibilita descubrir la ayuda necesaria para tener una gestion
exitosa.

b.-El liderazgo: emerge de los integrantes del equipo de trabajo. EI desarrollo de éste, en la gestion,
permite identificar y valorar, en cada integrante del equipo de trabajo, los comportamientos y
capacidades propias de cada uno. En definitiva, el liderazgo se relaciona con la competencia que
tienen las personas y la organizacion de activar el interés y las ganas de otros hacia un objetivo
coman.

c.-El servicio: elemento preponderante para conseguir la fidelidad en los clientes de una
organizacion. Trasciende lo netamente mercantil, se transforma en un eje transversal en la
organizacion. Estos deben ser considerados como la columna vertebral de la gestion.

d.-La transformacién: proporciona avanzar y valorar la gestion. La gestion gerencial implica un
proceso de crecimiento en las que también el tiempo y las metodologias de aprendizaje contribuyen
al éxito de la gestion.

Segun Vecino [8], la fusion de estos cuatro pilares de la gestion gerencial, se transforma en
estrategia corporativa que ayuda a incrementar las capacidades de los participantes en la
organizacion. De ello, se puede entender la gestion como un proceso ejercido de manera colectiva
por personas que asumen niveles determinados de responsabilidad y donde se ejecuta la accion de
tomar decisiones con el fin de cumplir objetivos preestablecidos. Al mismo tiempo, se puede
coincidir con el citado autor, en el hecho de que estos pilares bien pueden ser sustento de la gestion
comunitaria no estar relacionados exclusivamente con un tipo de gestion mercantil o corporativa.

En América Latina la gestion desde el ambito local, ha sido estudiado y discutido desde una mirada
critica, producto de iniciativas transformadoras el estado, al respecto CLACSO [9] indica que se
trata de transformar las estructuras para que la préactica de la diversidad sea posible sin caer en la
desfachatez de disfrazar viejas politicas centralistas y patrimoniales con nuevas palabras como

participacion, diversidad cultural, descentralizacion.

47



La gestién comunitaria y el nivel de participacion de ésta en el quehacer publico, han sido objeto de
estudios en las dltimas décadas en Latinoamérica. Producto, esto, de nuevas corrientes politicas
instauradas en la region. No es casualidad que este tipo de gestion vaya en correspondencia con la
vision dentro de los planes de desarrollo de los gobiernos de turno. Por su parte, Nuvaez, Vargas y
Nuvaez [10], sefialan: que tales modalidades de organizacion y promocién de la participacion se
han expresado de acuerdo con la concepcion de Estado y a la vision de desarrollo que ha asumido el
estamento politico en periodos historicos determinados.

En Venezuela, los inicios de la gestion comunitaria fueron concebidos como la intervencion del
pueblo organizado en funcion de proporcionar poder de responsabilidad y accion para mejorar las
condiciones sociales dentro de este mismo espacio. Romero [11] acota que, con la creacion del
Programa Nacional de Desarrollo de la Comunidad en el afio 1964 durante el mandato de Raul
Leoni se inicid la intercesion del Estado en la gestion comunitaria. Este programa tenia, como
finalidad, proveer en los urbanismos: infraestructura, apoyo a las actividades culturales y
deportivas, con un corte asistencialista y populista.

Igualmente, Romero [12] agrega que las asociaciones de vecinos eran las formas de organizacion
emblematica con mayor respeto y credibilidad de la gestion comunitaria en Venezuela, distinguidas
por su cardcter voluntario y autondémico. Para el autor, la intercesion estatal en la gestion
comunitaria, por la via de asociacion vecinal, se menoscab6 por los problemas econémicos en los
afios ochenta y por la toma de estas asociaciones, por parte de los partidos politicos, para utilizarlos
con objetivos electorales, ignorando los fines principales por las que fueron creadas durante los
afios 70.

Desde una postura critica Romero [13], plantea que el Estado venezolano proporciona mayor
importancia a los consejos comunales, como forma de organizacion principal para ejercer la gestion
comunitaria. Este interviene mediante el uso de estamentos juridicos que dejan claro los parametros,
por los cuales se regula su participacién, en los procesos comunitarios. Se mantiene el control del
accionar de los ciudadanos reconociendo, sélo, las organizaciones que fueron creadas por leyes
aprobadas en la Asamblea Nacional durante el afio 2000; No ignora otras organizaciones de
participaciéon ciudadana, pero, como esas tienen caracter autdbnomo, las obvia y los recursos se
asignan solo a los Consejos Comunales y se garantiza, de esta manera, el control, incrementandolos
niveles de dependencia y sumision de la poblacion.

Como un ejemplo de lo antes referido, se puede mencionar el Decreto [14] referido a la

transferencia al poder popular, de la gestién y administracion comunitaria de servicios, bienes y

48



otras atribuciones, el cual en su articulo 5 define el sistema transferencias de competencias a la
gestion comunitaria, como el conjunto de mecanismos y procedimientos orientados a transferir la
gestion y administracion de bienes, recursos y servicios del poder publico nacional, de los Estados y
municipios, a las comunidades.

En el mencionado articulo se establece, como sistema de transferencia de gestion y servicios, al
proceso mediante el cual las entidades politicas territoriales llevan a cabo la descentralizacion. Este
proceso, dentro de la gestion comunitaria, también es mencionado por Lopez y Colmenares [15], al
comprobar lo necesario y significativo de la interrelacion entre el &mbito local, representado por las
comunidades, y los niveles centralizados de gobierno.

Es importante distinguir la controversia suscitada durante la aprobacion del Proyecto de Reforma
Constitucional venezolana del afio 2007, respecto a los niveles de participacién y capacidades que
deben desarrollar y demostrar las comunidades ante el Estado venezolano, para ser sujetos de
transferencia y ejercer de este modo la gestion comunitaria. Una de las intenciones fue suprimir del
articulo 184 la condicion de demostrar las capacidades de las comunidades para ejercer la gestion
comunitaria, mediante la transferencia de competencias para la administracion de bienes y servicios
publicos.

Cabe recordar que esta iniciativa no fue aprobada mediante consulta electoral y pretendia abrir
espacios e incorporar elementos que acentuaran el proceso de descentralizacién a nivel comunal,
flexibilizando los requisitos para que las comunidades organizadas, especificamente comunas y
consejos comunales, gozaran de mas poder para asumir el proceso de transferencia de competencias
publicas.

Se hace meritoria la formacion de las comunidades para asumir este tipo de gestion, es de
relevancia, puesto que la esencia del cambio de este articulo pudo haber tenido las mejores
intenciones, pero quedd demostrado que, aln en estos dias, existen debilidades marcadas en la
formacidon dentro de las comunidades para asumir este tipo de gestion, ejemplo de ello lo reflejaron
Nuvaez, Vargas y Nuvaez [16] en su investigacion cuando expresan en sus conclusiones, que de los
consejos comunales encuestados, en su mayoria no tienen plan de desarrollo comunitario. Este valor
esta representado por el 70,3%, Sélo el 29,7% manifestd poseer un plan de desarrollo comunitario.
Al mismo tiempo, se puede inferir que, seria irresponsable atribuirlas debilidades mencionadas por
Nuvaez, Vargas y Nuvaez [17], exclusivamente a los consejos comunales, debido a que este

proceso debe ser compartido en todo su desarrollo, tal como lo establece el articulo 18 del Decreto

49



No. 1.389 cuando se refiere a la corresponsabilidad entre Estado y Comunidades para materializar
la gestién comunitaria, mediante la transferencia de competencias a las comunidades organizadas.
Esto lo corroboran los autores anteriormente citados, cuando, en sus conclusiones, presentan que,
solo el 25,3% de las organizaciones habian recibido asesoria técnica por parte de los 6rganos
competentes del Estado. Conociendo de antemano que, todo el andamiaje legal que orienta la
ejecucion administrativa, mediante herramientas y técnicas para la gestion comunitaria, reinserta
formalismo técnico administrativo a su desarrollo en Venezuela. Al respecto, los mismos autores
valoran el conocimiento inmerso en las comunidades, en otras palabras, el hecho de ejecutarse la
gestion en las comunidades, no hay que subestimas o subvalorar este proceso.

Para concretar la gestion comunitaria, es necesario tomar en consideracion el conocimiento de los
procesos gerenciales de planificacidn, seguimiento y control de la gestidn publica, ejercidas por las
comunidades organizadas e iniciada desde la descentralizaciébn, como mecanismo para la
transferencia de competencias.

Necesario es distinguir otros elementos inmersos en la gestién comunitaria, para ello es importante
conocer la vision de Pérez [18] , el cual hace énfasis en el compromiso de los grupos con respecto a
los objetivos y la libertad como elemento para desarrollar la gestion. Por otro lado, Abreu [19]
expresa que en ella confluyen todos los elementos de la organizacion, sean estos materiales,
econdmicos, técnicos, y humanos. Este Ultimo es para la autora el mas importante, debido a que con
él se puede lograr la integracion en el contexto social. De esta manera, se puede decir que la gestion
comunitaria es fundamental para la construccion de nuevos modelos de gerencia publica, de esta
manera se pone en el tapete de discusion, la gestion comunitaria como tema en la actual sociedad
del conocimiento gerencial.

La participacién de las comunidades y el papel social de las empresas tanto publicas como privadas,
ha sido estudiada desde la Responsabilidad Social Empresarial (RSE), Boza y Pérez [20] sefialan
que los antecedentes de la RSE pueden remontarse al siglo XIX en el marco del cooperativismo y el
asociacionismo que buscaban conciliar eficacia empresarial con principios sociales de democracia,
autoayuda, apoyo a la comunidad y justicia distributiva.

Las empresas, socialmente responsables cumplen una serie de caracteristicas establecidas en las
normas ISO que distinguen una relacion estrecha, de éstas, con sus comunidades. Es asi como, la
norma 1SO, 26000 [21] se puede definir como una especie de guia, la cual no pretende servir como
medio de certificacion, o uso regulatorio alguno y resefia que, al aplicarla, es aconsejable considerar

la diversidad politica, econdmica, social, cultural, ambiental, legal y organizacional del entorno

50



donde se desenvuelve la organizacion empresarial. En su traduccion oficial, menciona la
participacion activa, como elemento primordial para desarrollo de las comunidades.

Hasta este momento se ha referido el binomio comunidad y gestion. En este contexto, vale la pena
preguntarse, ;qué se entiende por comunidad? Desde esta interrogante, se configura la comunidad
como un conjunto de individuos que hacen su vida cotidiana o viven en un sitio geogréficamente
establecido, donde las relaciones sociales se desenvuelven alrededor de determinadas reglas, que
comparten elementos axioldgicos y vision cosmogonica de sus realidades circunscritas. En este
sentido, la ISO 26000 [22], se refiere a las comunidades como asentamientos residenciales o
sociales de otro tipo, ubicados en un area geografica que se encuentra proxima, fisicamente, al sitio
en que se encuentra una organizacion o dentro de las areas de impacto de la misma.

Para Newbrough [23] no es posible concebir a la comunidad y al individuo como partes opuestas ni
excluyentes, sino por el contrario, entre estos existe una relacion de interdependencia. Al investigar
la génesis etimoldgica de la palabra comunidad, se encuentra que su raiz en el latin, cuya traduccion
proviene de comunitasatis, tiene un significado de calidad de comun, propio de todos.

De alli que se defina segun Chacin y Marquez [24] como un espacio basico de convivencia social
en el cual convergen grupos y personas que interactlan entre si, en el marco de codigos
establecidos.

De todas las definiciones mencionadas, se considera que la comunidad es el pilar principal en el que
confluyen los quehaceres sociales, pues, seran las mismas personas quienes impactaran en su
habitat, mediante la participacién activa, como vértice principal de la gestion comunitaria. En la
medida que las comunidades se involucren y tomen parte activa en la gestion, se estaria en
presencia de una gerencia socialmente responsable. Por ello, se puede afirmar que existe relacion

estrecha entre la gestion comunitaria y la RSE.

3.-CONCLUSION

Actualmente, a nivel mundial, las realidades que subyacen en la relacién Estado y comunidad se
debaten en escenarios socialmente dindmicos. Desde alli, se matizan nuevas propuestas en el area
de la gerencia publica, donde se busca direccionar nuevas formas de relacionamiento socio
economico con las comunidades. Por esta razon, es natural que dentro de este dinamismo emerjan
situaciones que conllevan a conflictos sociales, como consecuencia de visiones antagonicas,
respecto a los niveles de participacion que las comunidades organizadas deben asumir dentro del

proceso de gestion, en el quehacer publico.

51



En el contexto gubernamental, la gestion comunitaria eficaz y eficiente se consideraria como
gobierno comunal. Ello implicaria que las instituciones pablicas, con competencia en materia de
gestion comunitaria, provean de responsabilidad, poder y control, en la toma de decisiones a las
comunidades. Esto conllevaria a un alto nivel de autonomia en la administracion sobre recursos
financieros y activos, considerados como medios de produccion o propiedad comunal, los cuales
serian transferidos mediante el proceso de descentralizacion a las comunidades desde el ambito
gubernamental.

La gestibn comunitaria amerita un tipo de participacion especifica, autentica y genuina. Es,
entonces, menester un nivel alto de madurez en las comunidades para organizarse, regularse y
gestionar de forma interna y externa como un todo, promoviendo el trabajo en equipo, en el marco
de la equidad, confianza, y comunicacién efectiva, en pro de mejorar las circunstancia o sugerencias
que puedan surgir en un contexto determinado. Entendiendo que mediante este tipo de
participacion, los conflictos y sus manejos dentro de la gestion comunitaria, se realiza en consenso,
pues las relaciones circunscritas dentro de las comunidades son holistica e interdependientes entre

sus integrantes.
4.- REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

[1]Gil, E. (2014, Marzo 21). La comunidad en Aristoteles y  Platon.
https://avenir89.wordpress.com/2014/04/26/la-comunidad-en-platon-y-aristoteles/.

[2]Gil, E. (2014, Marzo 21). La comunidad en Aristoteles y  Platon.
https://avenir89.wordpress.com/2014/04/26/1a-comunidad-en-platon-y-aristoteles/.

[3]Rosal, R., Garcia, K., Pacheco, A., Suazo, D., y Chajon, A. (2014). Gestion e Inclusion social en
proyectos hidroeléctricos: Cinco propuestas integrales. Ciudad de Guatemala: Universidad Rafael
Landivar.

https://www.url.edu.gt/Portal URL/Archivos/208/Archivos/Gesti%C3%B3n_e_ %20inclusi%C3%B
3n_social_de_proyectos_hidroel%C3%A9ctricos_en_GuatemalaCOMPLETO.pdf

[4] ISO 26000 (2010). Guia de responsabilidad social
https://www.iso.org/obp/ui#iso:std:iso:26000:ed-1:v1:es

[5] Pereira, Z ; Vivas, M. y Vasquez J (2014). Praxis gerencial en la investigacion universitaria
larense. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5267329

[6] Sanchez, C. (2006). Reformas trasversales en la administracion publica: marco metodologico
de la evaluacion por resultados en el caso de auditoria de segundo nivel [Documento en

52


https://www.url.edu.gt/PortalURL/Archivos/208/Archivos/Gesti%C3%B3n_e_%20inclusi%C3%B3n_social_de_proyectos_hidroel%C3%A9ctricos_en_GuatemalaCOMPLETO.pdf
https://www.url.edu.gt/PortalURL/Archivos/208/Archivos/Gesti%C3%B3n_e_%20inclusi%C3%B3n_social_de_proyectos_hidroel%C3%A9ctricos_en_GuatemalaCOMPLETO.pdf
https://www.iso.org/obp/ui#iso:std:iso:26000:ed-1:v1:es
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5267329

linea].Ponencia presentada en el IX Congreso Internacional del CLAD sobre la Reforma del Estado
y de la Administracion Pablica en Guatemala. http://siare.clad.org/fulltext/0055453.pdf.

[7] Vecino, J. (2011). Pilares de una  gestion gerencial relevante
http://www.degerencia.com/articulo/pilares-de-una-gestion-gerencial-relevante.

[8] Vecino, J. (2011). Pilares de una  gestion gerencial relevante
http://www.degerencia.com/articulo/pilares-de-una-gestion-gerencial-relevante.

[9] Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (2001). Estudios Latinoamericanos sobre cultura
y transformaciones sociales en tiempos de globalizacion.
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/qgt/20100912034428/estudios.pdf

[10] Nuvaez de De Armas, Vargas, M y Nuvaez, N. (2015). La gestion comunitaria en la subregion
Guajira del Estado Zulia Venezuela. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5154929.pdf

[11] Romero, J. (2012). Breve historia y experiencias de las comunas mundiales; expectativas en

Venezuela.

http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC 2012
35_84-120.pdf

[12] Romero, J. (2012). Breve historia y experiencias de las comunas mundiales; expectativas en

Venezuela.

http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC 2012
35_84-120.pdf

[13] Romero, J. (2012). Breve historia y experiencias de las comunas mundiales; expectativas en

Venezuela.

http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC 2012
35_84-120.pdf

[14] Decreto No. 1.389 (Transferencia al poder popular, de la gestién y administracion comunitaria
de servicios, bienes y otras atribuciones). Gaceta Oficial De la Republica Bolivariana De
Venezuela, 40.540, Noviembre 13, 2014.

[15] Lopez, J. y Colmenares, J. (2009). La gestion comunitaria como factor de desarrollo local:
lineamientos para el disefio de un modelo de gestion.
http://revistas.unellez.edu.ve/index.php/apuroquia/article/view/75

[16] Nuvaez de De Armas, Vargas, M y Nuvaez, N. (2015). La gestion comunitaria en la subregion
Guajira del Estado Zulia Venezuela. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5154929.pdf

[17] Nuvaez de De Armas, Vargas, M y Nuvaez, N. (2015). La gestion comunitaria en la subregion
Guajira del Estado Zulia Venezuela. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5154929.pdf

53


http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/gt/20100912034428/estudios.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5154929.pdf
http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC_2012_35_84-120.pdf
http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC_2012_35_84-120.pdf
http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC_2012_35_84-120.pdf
http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC_2012_35_84-120.pdf
http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC_2012_35_84-120.pdf
http://www.ulpiano.org.ve/revistas/bases/artic/texto/ANUARIODCUC/35/ANUARIODCUC_2012_35_84-120.pdf
http://revistas.unellez.edu.ve/index.php/apuroquia/article/view/75
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5154929.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5154929.pdf

[18] Pérez, F (2012). Participacion, autogestion y liderazgo: triada de la gestion socio comunitaria
del director escolar. http://www.grupocieg.org/archivos_revista/2-3-6%20(88-
101)%20Florinda%20P%C3%A9rez%20rcieg%20febrero%2012_articulo_id79.pdf.

[19] Abreu, N. (2016). Modelos gerenciales para la gestion integral comunitaria en el manejo de
los desechos solidos domiciliarios.
http://ojs.urbe.edu/index.php/cicag/article/download/1921/3220%inline=1

[20] Boza, J. y Pérez, D. (s.f.). Estudio de la responsabilidad social de las empresas. Aplicaciones a
las empresas de Gran Canaria.
http://www.unagaliciamoderna.com/eawp/coldata/upload/respons_social_empresas_gran_canaria.p
df

[21] ISO 26000 (2010). Guia de responsabilidad social
https://www.iso.org/obp/ui#iso:std:is0:26000:ed-1:v1:es

[22] ISO 26000 (2010). Guia de responsabilidad social
https://www.iso.org/obp/ui#iso:std:is0:26000:ed-1:v1:es

[23] Newbrough, J. (1991). Hacia una teoria de la comunidad para la psicologia comunitaria.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3861161

[24] Chacin, R. y Méarquez, P. (2011). Organizacion y participacion comunitaria en el proceso de
conformacion de los consejos comunales. http://www.fau.ucv.ve/trienal2011/cd/documentos/cs/CS-
7.pdf

54


http://ojs.urbe.edu/index.php/cicag/article/download/1921/3220?inline=1
https://www.iso.org/obp/ui#iso:std:iso:26000:ed-1:v1:es
https://www.iso.org/obp/ui#iso:std:iso:26000:ed-1:v1:es

GEOGRAFIA DEL PAISAJE: UNA APROXIMACION
EPISTEMOLOGICA

Dr. Jaime Barcelona
Facultad de Filosofia, Humanidades y Artes — Universidad Nacional de San Juan
San Juan, Argentina
jaimenbarcelona@gmail.com

Esp. Nicolas Guillén
Facultad de Filosofia, Humanidades y Artes — Universidad Nacional de San Juan
San Juan, Argentina
Profnicolasquillen21@gmail.com

Abstract

The present work is an epistemological approach to Landscape Geography. The term Landscape
burst into geographical science more than two decades ago, generating different epistemological
approaches. Since then, the development of the term Landscape in geography was repositioned
within the geographical spectrum. In this writing, we make fundamental questions such as: What is
landscape? What place does it occupy in current Geography? How is built? What types exist?
Looking for answers to these questions, we find views in geographical science that place the
Landscape at the center of Geography, defining it as a space that presents physical and human
interrelationships influenced by social, economic, political factors, among others.

Keywords: Geography; Landscape; Interrelationships; science.

Resumen

El presente trabajo es una aproximacion epistemoldgica a la Geografia del Paisaje. El termino
Paisaje irrumpio en la ciencia geografica hace méas de dos décadas generando diferentes planteos
epistemoldgicos. Desde entonces, el desarrollo del termino Paisaje en la geografia fue
reposicionandose dentro del espectro geografico. En este escrito, nos realizamos planteos
fundamentales como: ;Qué es el paisaje? ¢Qué lugar ocupa en la Geografia actual? ;Cémo se
construye? ¢Que tipos existen? Buscando respuestas a estos interrogantes, encontramos miradas en
la ciencia geogréfica que ubican al Paisaje en el centro de la Geografia definiéndolo como un
espacio que presenta interrelaciones fisicas y humanas influenciadas por factores sociales,
econdmicos, politicos, entre otros.

Palabras claves: Geografia; Paisaje; Interrelaciones; ciencia.

1. INTRODUCCION

El presente planteo epistemologico refiere a la importancia del Paisaje en la Geografia. En los
altimos afios, el termino Paisaje generd una irrupcion epistemoldgica dentro de la ciencias
geografica. Ya que es un concepto referido a las diversas interrelaciones (humanas y fisicas) que se
desarrollan dentro de un espacio. Estrechamente vinculado con el objeto esencial de la Geografia,
el concepto de Paisaje adopta una posicion central dentro de la episteme geografica detonando
interrogantes como ¢Qué es el paisaje? ¢(Qué lugar ocupa en la geografia actual? Pickenhayn
destacaba en su escrito El concepto de paisaje, que el paisaje es una manifestacion concreta de la
realidad objetiva dada en un sitio y un tiempo determinado, pero también, es el espacio que los

55


mailto:jaimenbarcelona@gmail.com
mailto:Profnicolasguillen21@gmail.com

hombres perciben y organizan. Ademaés, debemos sumar que hay miradas geograficas actuales que
consolidan al Paisaje como un espacio construido e influenciado por diversos factores sociales,
economicos, politicos, entre otros. A partir de lo mencionado, nos surgen planteos referidos a
¢Como se construyen los paisajes? ¢Cuantos tipos de paisajes existen? A continuacion, en el
presente trabajo desarrollamos respuestas a algunos interrogantes planteados en la presente
introduccién.

2. CONSTRUCCION Y EVOLUCION DEL CONCEPTO DE PAISAJE

2.1 El termino Paisaje y su evolucion

Este término, histéricamente, estuvo mas presente en las lenguas anglosajonas que en las latinas. A
fines del siglo XVI, comenz6 a hacerse popular entre los artistas plasticos, el uso de los paisajes
como modelos donde se encontraban escenas rurales que prescindian de los elementos humanos. De
la pintura, el movimiento paisajista pasé a otras artes, especialmente la literatura, arraigdndose en el
siglo XVIII. La técnica de captar el paisaje implica la capacidad de observacién del panorama y
sagacidad para interpretarlo.

A finales del siglo XIX, ya se publicaban obras geogréaficas que utilizaban el término ciencia del
paisaje, pero segun Pickenhayn “corresponde al gedgrafo Passarge, desde el afio 1913, el privilegio
de haber denominado por primera vez a un cuerpo sistematico de estudios como geografia del
paisajes” [1]. La evolucién del concepto adquiere un camino similar al transito global de la
Geografia como ciencia. En los comienzos, el termino adquiero connotaciones estrictamente fisicas
para los geografos. Pero mas adelante, se desarroll6 un desdoblamiento entre paisajes natural
(correspondiente a la geografia fisica) y paisaje cultural (relacionado a la geografia humana). En la
Geografia actual consideramos que el concepto paisaje, luego de estar solo en manos de las
geografia fisica; paso a estar en una posicion central para los enfoques de la geografia econémica,
geografia social y geografia de la percepcién.

2.2 Espacio Geogréfico y Paisaje

El espacio como campo un objeto de estudio, es entendido como una construccion de la sociedad.
El espacio geogréfico es la categoria intelectual que la geografia utiliza para explicar los procesos
sociales, no es un objeto tangible (casa, calle, ciudad, etc.), aunque tampoco existe sin ellos.
Diversas corrientes del pensamiento geografico, consideran al espacio actual como un producto y
no como un objeto determinado en diversas escalas. El espacio geografico constituye un fendémeno
complejo que se expresa en la materialidad de las relaciones de produccion existentes en un
momento histérico determinado con una ubicacion geogréafica especifica. Cada sociedad se sostiene
y reproduce en un proceso de produccion material y de reproduccion social que fundamentan en la
trasformacidn constante de la propia naturaleza y la sociedad como manifestaciones tangibles de un
mismo Yy Unico proceso que configura el paisaje. La dimension material del espacio geografico, es
este modelado llamado paisaje sobre el que se sostiene la sociedad en un proceso de construccion,
destruccion y reconstruccion permanente.

En un sentido estricto vamos definir al paisaje como una manifestacion concreta de la realidad
social, cohesionado y modelado en distintos momentos historicos en un espacio concreto. El paisaje
es vivido sentido y percibido, como dice Milton Santos, por cada individuo en un plano particular y
por cada comunidad en un plano comun. Como construccion colectiva de la sociedad, esta integrado
por un conjunto de elementos correlacionados que constituyen un todo dindmico, que posee una
funcionalidad y una fisonomia interna pero fuertemente condicionados por los estimulos recibidos
del exterior.

56



La geografia en particular dirige su mirada al paisaje por la estrecha relacion existente entre el
espacio y la sociedad que lo percibe, utiliza, habita y transforma constantemente. Un paisaje que
podemos definir como paisaje de contrapuntos o paisaje fragmentado, en el que se manifiestan los
espacios irrelevantes. Estos espacios irrelevantes o producto de la exclusion, son la verdadera
imagen de un mundo en el que la polarizacién de la distribucion de los ingresos, entre los que tienen
y los que no tienen nada, es cada vez més dificil de ocultar. Millones de personas en el mundo,
excluidos de los beneficios de la globalizacion, muestran que la pobreza en la que viven es la causa
de la desintegracion y fragmentacion del espacio y su entramado social. Tal cual sostiene Milton
Santos [2].

3. ALGUNAS DEFINICIONES DE PAISAJE

De acuerdo a Santos podemos destacar que “Los procesos de produccion y apropiacion del espacio
dan lugar a la exclusion y a la segregacion. La exclusion estd dada por no poder participar
formalmente de la construccién de la ciudad. La segregacion, en sentido espacial, a la localizacion
de los pobres en las areas méas inadecuadas, respecto a condiciones de habitabilidad. Dejando al casi
exclusivo juego del mercado, el espacio vivido consagra desigualdades e injusticias y termina por
ser en su mayor parte un espacio sin ciudadanos” [3]. Para Romero, El paisaje como tal implica una
transformacion de la naturaleza a través la “proyeccion cultural” que tiene cierta comunidad social
sobre un espacio especifico. Este patrimonio cultural sujeto a cambio inevitable debe ser
monitoreado y planificado para que no pierda la personalidad producto de dicha proyeccion
originaria [4].

En base a lo mencionado por Pickenhayn, el paisaje es como un mortero donde interactdan
elementos coexistentes. Causas y efectos multiples se entrecruzan en un disefio complejo que tiene
en sus rasgos culturales al mas enmarafiado de sus componentes. Esto ocurre porque el hombre y
sus obras son impredecibles y resulta muy dificil prever actitudes y consecuencias. Cada comunidad
reacciona de modo diferente ante las situaciones que se plantan en el paisaje, interviniendo ademas
una gama escalonada de niveles de emergencia [5]. El sentido del término co-evolucion6 con los
cambios en el quehacer de la labor del profesional en geografia. El sentido inicial tenia una
impronta fisica y descriptiva y durante la década del ochenta del siglo XX “empieza a utilizarse
asociado a la ciencia del paisaje” [6].

4. CONSIDERACIONES GENERALES SOBRE PAISAJE Y GEOGRAFIA

Las nociones que vulgarmente se proyectan del paisaje en distintos planos, hacen referencia a
paisajes idilicos tanto de paisajes naturales virgenes y de paisajes de antafio o actuales en los que
prima la prosperidad. Muchos autores afirman que el paisaje es paisaje porque existe el observador
externo que lo convierte en paisaje, pues, incorpora inevitablemente elementos sociales en la
percepcion del espacio, en los efectos y en su uso. El observador se proyecta a si mismo sobre el
paisaje, por lo tanto, el espacio puede ser amigable o no amigable para el observador.

Desde la geografia, consideramos al paisaje como una construccion social. Los gedgrafos buscamos
ahondar en problemaéticas mas complejas que la simple localizacion de los lugares. En el estudio del
paisaje es el hombre el elemento fundante, ya que éste es quién en la blsqueda incesante por
satisfacer sus necesidades, modifica no sélo el entorno que lo rodea, sino que a la vez se modifica a
si mismo como parte de una comunidad determinada en un espacio determinado.

Desde el estudio del paisaje, es de vital importancia para la ciencia geogréafica ver los procesos que
afectan al hombre y al mismo tiempo analizar al ser humano en toda su complejidad como parte de

57



una sociedad que tiene como caracteristica esencial la desigualdad. Debemos tener en cuenta las
diferencias o los contrapuntos que lo conforman.

Aunque el paisaje sea nuestro espacio concebido, percibido y vivido, en su configuracion
intervienen maltiples actores, sus relaciones son percibidas de distintas formas segln la pertenencia
de clase en un plano estrictamente social. En otro plano que no es tangible, tenemos que tener en
cuenta como nos ven otros actores y como sus acciones influyen en la configuracién del paisaje y
nuestra cotidianeidad. Por ejemplo, ademas de analizar de nuestro punto de vista el impacto del
cambio de paradigma econdémico de la provincia (San Juan) que afecto el constructo social llamado
paisaje, fue sometido a grandes cambios a partir de las innovaciones tecnolégicas en el mismo.
Tenemos que tener en cuenta otros puntos de vista ante esta situacion, generalmente las distintas
visiones representan la pertenencia de clase y la lucha de ideas. No todos vemos igual, la injerencia
de elementos externos en paisajes de paises dependientes, por ejemplo:

e La incidencia de grandes capitales nacionales y extranjeros en el campo.

e Los cambios en la estructura agraria de la provincia.

¢ El mercado interno de acuerdo al estado de bienestar.

e El mercado internacional en el marco de un estado neoliberal.

e Los cambios en la estructura y la dinamica de la poblacion rural en la provincia.

e La falta de empleo y oportunidades para obreros rurales, campesinos pobres y productores
pequefios en el campo.

e La migracion del campo a la ciudad.

e El corrimiento de la frontera agricola.

e La expansion de la mancha urbana.

e El rol de los nuevos actores sociales.

e La reaccion social.

El resultado de esta combinacion de factores en la conformacién de un paisaje fragmentado o de
contrapuntos, no es visto por todos de la misma manera. Ademas, a este paisaje debemos sumarle o
tener en cuenta como nos miran los imperios y las potencias. Estamos en un mundo en el que no
todos los paises tienen el mismo rol ni posicién en el reparto o division internacional del trabajo, en
el que Argentina es un pais en disputa.

5. SINTESIS DE ESPACIO GEOGRAFICO Y PAISAJE

El espacio es la categoria intelectual que la geografia utiliza para explicar los procesos sociales.
Como campo de estudio:

e Exige la compresion de la realidad.

e Se lo entiende como una construccion de la sociedad.

¢ No es un objeto tangible (casa, calle, ciudad, etc.) aunque tampoco existe sin ellos.

e El espacio actual es un producto y no un objeto determinado en diversas escalas.

El espacio geografico constituye un fenomeno complejo que se expresa en la materialidad de las
relaciones de produccién existentes en un momento histérico determinado con una ubicacién
geografica especifica. Cada sociedad se sostiene y reproduce en un proceso de produccion material
y de reproduccion social que fundamentan en la trasformacion constante de la propia naturaleza y la
sociedad como manifestaciones tangibles de un mismo y unico proceso que configura el paisaje. La
dimension material del espacio geografico, es este modelado llamado paisaje sobre el que se
sostiene la sociedad en un proceso de construccion, destruccion y reconstruccion permanente.

En un sentido estricto vamos definir al paisaje como una manifestacion concreta de la realidad
social, cohesionado y modelado en distintos momentos historicos en un espacio concreto.

58



En sintesis, el paisaje puede interpretarse como:

e Un conjunto de elementos correlacionados que constituyen un todo dinamico.
e Posee una funcionalidad y una fisonomia interna.

e Fuertemente condicionados por los estimulos recibidos del exterior.

e Un producto social.

e El resultado de una transformacion colectiva de la naturaleza.

e Determinado por la materialidad (formas de construccion, tipos de cultivos).
e Por los valores y sentimientos plasmados en el mismo.

6. LOS PAISAJES COMO EXPRESION DE PROCESOS SOCIALES

Los paisajes o espacios irrelevantes son producto de la exclusion, son la verdadera imagen de un
mundo en el que la polarizacién de la distribucion de los ingresos, entre los que tienen y los que no
tienen nada, es cada vez mas dificil de ocultar. Millones de personas en el mundo, excluidos de los
beneficios de la globalizacion, muestran que la pobreza en la que viven es la causa de la
desintegracion y fragmentacion del espacio y su entramado social. Tal cual sostiene Milton Santos,
los procesos de produccion y apropiacion del espacio dan lugar a la exclusion y a la segregacion. La
exclusion estd dada por no poder participar formalmente de la construccion de la ciudad. La
segregacion, en sentido espacial, a la localizacion de los pobres en las &reas mas inadecuadas,
respecto a condiciones de habitabilidad. Dejando al casi exclusivo juego del mercado, el espacio
vivido consagra desigualdades e injusticias y termina por ser en su mayor parte un espacio sin
ciudadanos [7].

Los paisajes encarnan:

e La experiencia y las aspiraciones de los seres humanos.

e Son centros de significados y en simbolos.

e Expresan pensamientos, ideas y emociones de muy diversos tipos.

El paisaje contribuye a naturalizar y normalizar las relaciones sociales y el orden territorial
establecido. Al crear y recrear los paisajes a través de signos con mensajes ideoldgicos se forman
imagenes y patrones de significados que permiten ejercer el control sobre el comportamiento, dado
que las personas asumen estos paisajes manufacturados de manera natural y logica, pasando a
incorporarlos a su imaginario y a consumirlos, defenderlos y legitimarlos. Es también un reflejo del
poder y una herramienta para establecer, manipular y legitimar las relaciones sociales y de poder.

7. CONCLUSION

Reflexionar sobre el paisaje, nos acerca a los paisajes incognitos, invisibles o no visibles. Aquellos
paisajes que, por diversas circunstancias, pasan desapercibidos y no son considerados
habitualmente. Nos movemos a diario entre paisajes incognitos y territorios ocultos, entre
geografias invisibles s6lo en apariencia. La geopolitica contemporanea se caracteriza por una
caltica coexistencia de espacios absolutamente controlados y de territorios planificados con
precision milimétrica, al lado de nuevas tierras incdgnitas que funcionan con otra logica. Son
territorios y, en ellos, sus habitantes desconectados y marginados de un sistema cada vez mas
segmentado en estratos espaciales absolutamente distanciados unos de otros. A continuacion,
algunos tipos de paisajes:

e Fugaces y efimeros de las metrdpolis contemporaneas.

e Del miedo.

e De la ciudad oculta.

59



¢ De la nostalgia y del recuerdo.

e De las diasporas y en las migraciones forzosas.

o Los paisajes de los trabajadores.

e Del cuerpo.

¢ Los de género.

o Los paisajes de la discapacidad.

Los paisajes invisibles, son visibles, la invisibilidad es segin la mirada. En sintesis, el termino
paisaje nos hace reflexionar de manera permanente sobre la naturalizacion de la convivencia del
contrapunto y la inclusién marginal en un espacio fragmentado.

8. REFERENCIAS

[1] PICKENHAYN J. (1990) EI concepto de Paisaje. San Juan — Argentina. Pagina 5.

[2] SANTOS, M. (2000) Por una otra globalizacion: Do pensamiento (nico a consciencia
universal. Ed. Record.

[3] SANTOS, M. (2000) Por una otra globalizacion: Do pensamiento (nico a consciencia
universal. Ed. Record. P4gina 56.

[4] ROMERO, J y otros, (2007). Geografia Humana, procesos riesgos e incertidumbres en un
mundo globalizado. Ed Ariel. Pagina 183.

[5] PICKENHAYN, J. (1986) La nueva didactica de la geografia. Ed. Plus Ultra. Pagina 29.

[6] PICKENHAYN, J. (1986) La nueva didactica de la geografia. Ed. Plus Ultra. Pagina 35.

[7] SANTOS, M. (2000) Por una otra globalizacion: Do pensamiento Unico a consciencia
universal. Ed. Record.

60



